

## es lijeu lymbos ov

# الإنسارم وضرورة النَّغيب

تأليف و. **مختمطال**ق





اسم الكتاب الإسلام وضرورة الشغييين السعبولسف د مصد عصمارة إشراف عمام داليام حمد إبراهيم تاريخ النشر الطبعة الأولى يتاير 2007م رقم الإيماع (22855 / 2006 / 2851 )

الإدارة النعامة للنشر: 22 ش أحمد هرايي ـ المهلدسين ـ الجيزة تـ 44644(12) (1921-1472) ماكس 46354(19) مرب 11 إسابة البريد الإنكثروني للإدارة العامة للنشر Publishing@nubdetmicr.com

المطابح 10 المنطقة المستاعية الرابعة ـ مدينة السادس من أكثرير ت: 833029 (02) -8330299 (20) ـ مـــاكـــــن: 920-8330299 العربة الإلكتروني للمطابع - Press@nuhdefmisr.com

موكر الثوريع الرئيسي: 18 ش كاسل صدقي ـ الفياك ـ القسامسوة ـ ص. ب : 96 الفيالية ـ القسامسوة ت: 599982 (02) - 990887 (02) ـ فـاكــــي 9903397 (02)

هركز شدمة العملاء الرقم المجاني Sales @nahdetmisr.com البريد الإلكتروني لادارة البيع

مركز التوزيع بالاستكترية 408 طريق المريبة (رشدي) ت 5462090 (03) مركز التوزيع بالمتصورة 47 شارع عبد السسلام عسارت ت 225675 (050)



أمسها أخمد محمد إبراهيم سنة 1934

احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/CD) وتفتع بأهضل الخدمات عبر موقع البيع www.enahda.com

جميع الحقوق معفوظ \$ 0 لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والسوزيع لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر

## ♦♦ مقدمة ♦♦

التغيير أحد ضرورات الحياة. وقد يكون هادئًا فلا يتجاوز الإصلاح، وقد يكون مفاجئًا وعنيفًا، فيقفز إلى مستوى الثورة. والإسلام دين الحياة يقنن حالة التغيير والثورة والإصلاح.

والثورة، ككثير من قضايا ومباحث وتطبيقات العلوم الاجتماعية والسياسية والإنسانية، مما تتعدد لها وفيها التعريفات.

فهى: نقطة تحول فى الحياة الاجتماعية، ندل على الإطاحة بما عفا عليه الزمن، وإقامة نظام اجتماعي تقدمي جديد.

أو هي: التغيير الجذرى المفاجئ في الأوضاع السياسية والاجتماعية، بوسائل تخرج عن النظام المألوف، ولا تخلو عادة من العنف.

أو هى – فى التعريف الذى أختاره: العلم الذى يوضع فى الممارسة والتطبيق، من أجل تغيير نظم ومجتمعات الجور والضعف والفساد، تغييرًا جذريًا وشاملاً، والانتقال بها من مرحلة تطورية معينة إلى أخرى، أقل قيودًا، وأكثر حرية، وأبعد فى التقدم، الأمر الذى يتيح للقوى الاجتماعية صاحبة المصلحة فى هذا التغيير أن تأخذ بيدها مقاليد القيادة، فتصنع الحياة الأكثر ملاءمة وتمكينًا لها، محققة بذلك خطوة على درب التقدم الإنساني نحو مثله العليا، التى ستظل دائمًا وأبدًا زاخرة بالجديد، الذى يغرى بالتقدم ويستعصى على النفاد والتحقيق!

والثورة، في علوم الاجتماع الغربية هي غير «الإصلاح»، لا لتميز وسائلها عادة بالعنف فقط، وإنما لأن مفهوم «الإصلاح»، في تلك العلوم، لا يعنى التغيير الجذري والشامل الذي تعنيه «الثورة»، بل يعنى «الإصلاح» في العلوم الغربية: الترقيع والتغيير الجزئي والسطحي، فهو غير شامل وغير جذري!

أما في الاصطلاح العربي والإسلامي، فإن المغايرة بين الثورة والإصلاح، في هذا المقام غير قائمة، فالإصلاح، هو الأخر، تغيير شامل وجذري وعميق، كالثورة تمامًا، وهو إنما يتميز عنها في الأدوات التي يتم بها التغيير: إذ في الثورة عنف وهياج لا يوجدان في أدوات الإصلاح على نحو ما هما عليه في الثورات، وفي الإصلاح تدرج قد لا ترضى عن وتيرته الثورات؛

#### الرسل والتغيير

فرسالات الأنبياء والرسل: تغيير جذرى وشامل للحياة والأحياء، فهى متضمنة معنى الثورة فى العمق والشمول.. لكن، لأنها تبدأ بذات الإنسان ونفسه، كانت إصلاحًا بريئًا من العنف والهياج. فثورة النفس: هياج فيه من الهدم أكثر مما فيه من البناء! بينما إصلاح النفس: بناء لا هياج فيه!.. وصدق الله العظيم: ﴿إِنْ أَرِيدُ إِلاَ الإصلاح ما استطعت وَمَا تَوْفَيْقَى إِلاَ بِالله عَليْهِ تَوْكُلْتَ وَإِلْيَهِ أَنِيبٍ ﴾ [مود: ٨٨].

وفى القرآن الكريم إشارات إلى ما يعنيه هذا المصطلح -الثورة - من تغيير عميق ومن انقلاب في الأوضاع. فبقرة بنى إسرائيل كانت ﴿لا فَلُولُ تَعِرُ الأَرْضَ﴾ [النفرة ٧١] أى لا تقلبها، بالحرث، القلب الذى يغيرها فيجعل عاليها سافلها! ومن الأمم السابقة من ﴿كَانُوا أَشَدْ مَنْهُمْ فَوَةً وَأَنَّارُوا الأَرْضَ وَعَمْرُوهَا﴾ [الروم: ٩] أى قلبوها، وبلغوا عمقها!

وقى القرآن والسنّة إشارات لتضمن هذا المصطلح لمعنى الهياج والانتشار. فالخيل، إذا اقتحمت الميدان ﴿فَأَثَرُن بِهِ نَفْعا﴾ [العاديات: ٤] أي هيجن به التراب، والله سبحانه وتعالى، هو ﴿الّذِي أَرْسَلَ الرّبَاحِ فَتَيْرُ سَحَابًا﴾ [ناظر: ٩] أي تهيجه وتنشره. وفي الحديث، الذي ترويه السيدة عائشة، رضى الله عنها، حول هياج الأوس والخزرج: «فثار الحيان، الأوس والخزرج، حتى هموا أن يقتتلوا، ورسول الله قائم على المنبر، فلم يزل رسول الله يخفضهم حتى سكتوا وسكت، رواه البخاري ومسلم والإمام أحمد.

وفى الحديث الذى يرويه مرة البهزى، يقول رسول الله، على متنبئًا بفتنة عهد عثمان بن عفان: «كيف فى فتنة تثور فى أقطار الأرض كأنها صياصى (قرون) بقر!» رواد الإمام أحمد.

وكذلك أحاديث: «أثيروا القرآن، فإن فيه خبر الأولين والآخرين».. و«من أراد العلم فليثور القرآن»!.. أى لا تقفوا عند ظواهر الألفاظ، بل ابلغوا العمق «بالقراءة الثورية» للقرآن الكريم!

ولقد استخدمت أدبيات الفكر الإسلامي مصطلح الثورة، فهذا نافع بن الأزرق (٦٥هـ، ٦٨٥م) يدعو أصحابه إلى اللحاق بثورة عبدالله بن الزبير (١-٧٣هـ، ٦٢٢-٦٩٢م) بمكة ، لنصرتها ، وللدفاع عن بيت الله الحرام ، فيقول لهم: «وهذا ، من قد ثار بمكة ، فاخرجوا بنا نأت البيت ونلق هذا الرجل » الثائر!

#### التغيير والثورة والفتنة

على أن الأدبيات الإسلامية قد عرفت - للتعبير عن معنى الثورة ومضمونها، أو بعض هذا المعنى والمضمون - مصطلحات أخرى، جرى استخدامها، بل وشيوعها في هذه الأدبيات.

فمصطلح «الفتئة» شاع استخدامه للتعيير عن الاختلاف، والصراع حول الأفكار والآراء، وقيام الأخزاب والتيارات المتصارعة، و«الثورة»، أى الوثوب، ووقوع البلاء والامتحان والاختبار، وتمييز الجيد من الردىء عن طريق الصهر فى حرارة الأحداث والصراعات.. وهي معان لجوانب من العمل والحدث الثورى!

● ومصطلح «الملحمة» عرفته الأدبيات العربية الإسلامية للدلالة على التلاحم في الصراع والقتال، والقتال في الفتنة – «الشورة» – بالذات، والإصلاح العميق الذي يشمل الأمة ويعمها؛ لأنه يؤلف بين أفراد الأمة وطوائفها، فيحقق وحدتها وتلاحمها؛ ولذلك وُصف رسول الله، وَاللهُ ، بأنه «نبى الملحمة» أي نبى القتال، ونبى الإصلاح، الذي يقيم وحدة الأمة وتلاحمها؛

- ومصطلح «الخروج»: دل على الثورة؛ لأنه عنى الخروج على ولاة الجور، وتجريد السيف لتغيير نظمهم. ولقد شاع اسم «الخوارج» علمًا على تيار «الثورة المستمرة» في تاريخ الإسلام!
- وكذلك استخدمت مصطلحات «النهوض» و «النهضة» و «القيام» للدلالة على الخروج، والثورة لما فيها من معنى الوثوب والانقضاض والصراع. وفي حديث أنس بن مالك، رضى الله عنه: «حضرت عند مناهضة حصن تستر، عند إضاءة الفجر...» رواه البخارى وحديث ابن أبى أوفى: «كان النبى، ﷺ، يحب أن ينهض إلى عدوه عند زوال الشمس» رواه الإمام أحمد.

#### الانتصارفي الإسلام

● كذلك استخدم القرآن الكريم، للدلالة على معنى الثورة، مصطلح «الانتصار». فالانتصار: هو الانتصاف من الظلم وأهله، والانتقام منهم، وهو فعل يأتيه «الأنصار» — الثوار — ضد «البغى»، الذى هو الظلم والفساد والاستطالة ومجاوزة الحدود!

استخدم القرآن الكريم هذا المصطلح في هذه المعانى، عندما قال: ﴿ فَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ شيءٍ فَمَنَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا عِنْدَ اللهِ حَيْرٌ وَأَنِقَى لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبُهِمْ يَتَوَكَّلُونَ (٣٦) وَاللَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ وَالْفَوَاحِثَنَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ (٣٧) وَالْذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبُهِمْ وَأَقَامُوا الصُّلاَةَ وَأَمْرُهُمْ شورى بَيْنَهُمْ وَمِمًا رَزَقَنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ١٣٨١ وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغَى هُمْ
يَتْتَصِرُونَ ١٩٩١) وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لاَ
يُحِبُ الظَّالِمِينَ ١٠٤١) وَلَمَن انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولِيْكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيل ١٤١١)
إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبَعُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقَ أُولِيْكَ
لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ٤٢١) وَلَمَنْ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُونِ

[الشورى: ٣٦-٤٤].

فمن صفات المؤمنين: أنهم إذا أصابهم البغى هم ينتصرون!

بل لقد استثنى القرآن الكريم الشعراء الذين ثاروا وانتصروا من

بعد ما ظلموا. استثناهم من الحكم الذى أصدره على الشعراء،
أنهم فى كل واد يهيمون، وأنهم يقولون ما لا يفعلون:
﴿وَالشَّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْعَاوُونَ ٢٢٤١) أَلَمْ تَرَ أَنَّهُم فى كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ

(٥٢٢) وَأْنُهُمْ يَقُولُونَ مَا لاَ يَفْعَلُونَ ٢٢٦١) إلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا

الصَّالَحِاتِ وَذَكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا وَانْتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ قَلْمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَى مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٤-٢٢٢].

ولعل لعلاقة الانتصار بردع الظلم والبغى، كان اختيار اسم «الأنصار» للذين انتصروا للإسلام ضد الظلمة والبغاة. والشاعر يخاطب رسول الله، على فيقول:

والسلسه سسمسي نصسرك الأنصسارا

أثرك السلسه بسه إيثارا .. هذا عن المصطلحات ومضامين هذه المصطلحات.

#### الثورة والمشروعية

أما عن مشروعية الثورة، كسبيل لتغيير نظم الجور والضعف والفساد، فإنها قضية اختلف فيها علماء الإسلام، لا لأن أحدًا منهم قد أقر الجور أو رضى بالضعف أو هادن الفساد، فالجميع قد آمنوا بأن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فريضة إسلامية ﴿وَلَتُكُنّ مِنْكُمْ أُمّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْحَبْر وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَن المُنْكَر﴾ (وال عمران: ١٠٤) و «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان» – رواه مسلم والترمذي والنسائي والإمام أحمد – و«لتأمرن بالمعروف، ولتنهون عن المنكر، ولتأخذن على يد الظالم، ولتأطرنه على الحق أطرا، أو ليضرين الله بعضكم ببعض، ثم تدعون فلا يستجاب لكم» – رواه الترمذي وأبو داود وابن ماجه والإمام أحمد.

#### التغيير السلمى

لم يختلف أى من علماء الإسلام على وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ولقد أجمعوا على وجوب التغيير السلمى - بالإصلاح - لنظم الجور والضعف والفساد، لكن الخلاف بينهم قام حول استخدام العنف - السيف - الثورة - في التغيير، لا كراهة للتغيير، وإنما لاختلافهم في الموازنة بين إيجابيات وسلبيات استخدام العنف في التغيير. ولقد نهضت طبيعة مناهج التفكير، وملابسات العصر بدور كبير في هذا الاختلاف.

● فالخوارج قد رأوا الخطر الأعظم، على الإسلام والمسلمين، في الانقلاب الأموى الذي حدث على فلسفة الشورى وعلى علاقة الحاكم بالمحكوم.. فرجحت لديهم كفة الثورة – بل والثورة المستمرة – على كل المحاذير!.. والمعتزلة قد رأوا ذلك الرأى، مع نضج في الفكر السياسي، جعلهم يشترطون «التمكن»، الذي يجعل النصر محققًا أو ظنًا غالبًا، لإعلان الثورة تفاديًا لما جرته الهبات والتمردات من مآس وآلام! كما اشترطوا وجود الإمام الثائر.. أي الدولة والنظام البديل.. وأهل الحديث – بإمامة أحمد الثورة. لأنهم رجحوا إيجابيات النظام الجائر على سلبيات الثورة!.. فقالوا: «إن السيف – العنف – باطل، ولو قتلت الرجال، وسبيت الذرية، وإن الإمام قد يكون عادلاً، ويكون غير عادل، وليس لنا إزالته وإن كان فاسقًا!..» ومن أقوال ابن تيمية: وليس لنا إزالته وإن كان فاسقًا!..» ومن أقوال ابن تيمية: «فستون سنة من إمام جائر أصلح من ليلة واحدة بلا سلطان!».

والإمام الغزالى (80٠-80، ١٠٥٨ - ١١١١م) - من الأشعرية - وقف موقف الموازنة.. فقال عن الحاكم الجائر: «والذي نراه ونقطع به: أنه يجب خلعه إن قدر على أن يستبدل عنه من هو موصوف بجميع الشروط، من غير إثارة فتنة ولا تهيج قتال. فإن لم يكن ذلك إلا بتحريك قتال وجبت طاعته وحكم بإمامته؛ لأن السلطان الظالم الجاهل، متى ساعدته الشوكة، وعسر خلعه، وكان في الاستبدال به فتنة ثائرة لا تطاق، وجب تركه، ووجبت الطاعة له!». ومعنى هذا، أنه إذا احتمل

الناس تبعات الثورة وأطاقوها، ولم يكن التغيير عسيرًا، فإن الثورة تجوز سبيلاً للتغيير! ونحن نلحظ أن أهل الحديث قد غلبوا الالتزام بالمأثورات الداعية إلى طاعة الأمراء، دون تمييز أحيانًا – بين «أمراء القتال» الذين قيلت فيهم هذه الأحاديث، وبين أمراء وولاة الجور، الذين دار بشأن الثورة عليهم الخلاف. كما نلاحظ أن الفترات التى اشتد فيها الخطر الخارجي على الدولة الإسلامية – تتريًّا كان هذا الخطر أم صليبيًّا – هي التي زادت فيها وعلت الأصوات الرافضة للثورة على ولاة الجور، وذلك تغليبًا – في الموازنة – لكفة الوحدة في مواجهة الخطر الخارجي، على كفة الصراع الداخلي ضد ولاة الجور.. فالمواجهة المسلحة مع الكفار أوجب وأولى من المواجهة مع الظلمة والطغاة.

#### ميادين الثورة

أما ميادين الثورة فلقد رحبت لتشمل العديد من الميادين. وعبر المسيرة الحضارية، إذا نحن بحثنا عن التغيير الشامل والجذرى، الذى ينتقل بالإنسان إلى طور جديد أكثر تقدمًا، فسنجد فى الاجتهاد ثورة على التقليد، وفى الجهاد ثورة على الاستسلام، وفى التجديد ثورة على الجمود، وفى الإبداع ثورة على المحاكاة، وفى التقدم ثورة على الرجعية والاستبداد، وفى العقلانية ثورة على ظاهرية وحرفية النصوصيين!

و. الخلطالة

### 

من بين الدعاة الإسلاميين المحدثين انفرد أبو الأعلى المودودي ببعث قضية تكفير المسلم التي ظهرت في الإسلام لأول مرة مع الخوارج.

ولكن ما حقيقة ما قاله المودودي حول هذه القضية الخطيرة والشائكة؟

فى التراث الإسلامى، انفرد «الخوارج» دون فرق المسلمين وتياراتهم الفكرية - بالقول بـ«كفر» مرتكب الذنوب الكبائر، إذا مات دون توبة نصوح.. وبعض هؤلاء الخوارج جعل هذا «الكفر» كفر شرك بالله، يخرج به العاصى عن إطار الملة، أما البعض الآخر، فلقد قل غلوهم فاعتبروه: كفر نعمة.. فهؤلاء العصاة، بنظرهم، قد كفروا بأنعم الله، دون أن يشركوا به أحدًا.

والذين يتتبعون مسار الدعوات والحركات الإسلامية الحديثة والمعاصرة، يلفت انتباههم أن الأستاذ «أبو الأعلى المودودى» (١٩٠٣–١٩٧٩م) أمير الجماعة الإسلامية بباكستان، انفرد من بين الدعاة الإسلاميين المحدثين ببعث هذا الشعار والموقف الذى انفرد به الخوارج – شعار وموقف «تكفير المسلم» – من مرقده القديم!.. ولم يكن ذلك بسبب انحياز فكرى منه إلى فكر الخوارج،

فرفضه لأفكارهم الأساسية واضح لا شك فيه، وإعجابه بابن تيمية (٦٦١-٧٢٨هـ، ١٢٦٣-١٣٢٨م) يفوق إعجابه بأى من المجددين الذين عرفهم تاريخ الإسلام.. ولابن تيمية موقف صريح وحاد ضد الخوارج ومقولاتهم.

#### التكفير والجاهلية

ولهذه الملاحظة أهميتها، لأن المودودي - كما أشرنا - قد انفرد بين رواد الحركات الإسلامية الحديثة بأن فتح الباب لاستخدام مصطلح «التكفير» وسلاحه في تقييمه وحكمه على المجتمعات الإسلامية المعاصرة، وعلى مراحلها التاريخية، التي وصمها بـ«الجاهلية».. صنع المودودي ذلك دون أن يكون «خارجي» المذهب.. ذلك أن حديث الخوارج عن كفر مرتكب الذنوب الكبيرة - وإن انطلق من موقف سياسي - استهدف إدانة الدولة الأموية ومظالمها، وما أحدثت من انقلاب في فلسفة الحكم نقلها من الشورى إلى الملك العضوض، إلا أن هذا الحديث قد عمم الكفر على كل مرتكب للكبيرة، فشمل به الفرد أيضًا .. وفي هذه الجزئية - وهي ليست بالهينة - يختلف موقف الأستاذ المودودي عن موقف الخوارج.. فلقد كان رفض الواقع الحضاري والفكرى والسياسي هو منطلقه للحكم بـ«الجاهلية» وبـ«الكفر» على المجتمعات المسلمة، حاليًا وتاريخيًا، ولقد التزم هذا المنطلق، فرأينا جرأته في تكفير الدول والمجتمعات التي لا تطبق «الحاكمية الإلهية» و«الشريعة الإسلامية والفروض الاجتماعية» -حتى لو كانت «فروعًا» في السياسة والاجتماع والاقتصاد...

ووجدنا، مع هذه الجرأة تحرجًا في تكفير الأفراد بارتكاب المعاصي، كبيرة كانت أو صغيرة، ما داموا «مؤمنين» يترجم «الإسلام» عن «الإيمان» الذي في القلوب.

فالمنطلق السياسى والحضارى لفكرة «التكفير» نقطة اتفاق بين المودودى والخوارج.. وتأسيس «التكفير» على غيبة «الحاكمية الإلهية» جامع يجمع بينه وبينهم – وذلك رغم نقده لهم – لكن التحرج من تكفير الأفراد العصاة هو الذى يميز موقفه عن موقفهم في هذا الموضع.. وذلك رغم بعض عباراته وصياغاته «القلقة»، و«المطاطة» – بخصوص الحكم على عقيدة الفرد – التي تبلغ في قلقها حد إمكانية استخدامها دليلاً على تكفير الفرد إذا ارتكب معصية في «الفروض الاجتماعية»!

لقد نظر المودودى إلى الإسلام تحت هيمنة الحضارة الغربية الجاهلية، التى خلعت سلطانه القانونى، وأحلت محله، فلسفة قانونها الوضعى وتشريعاتها التى لا تتسق مع الشريعة فى كثير من المبادئ والأصول.. نظر إلى هذا الواقع فرأى «أن دين الله قد رزئ وغلب على أمره بيد الكفر وأهله، وأن حدود الله ما انتهكت واعتدى عليها فحسب، بل إنها تكاد تنعدم من الوجود لأجل غلبة الكفر، وإن شريعة الله قد أهملت ونبذت وراء الظهور، لا عملاً فقط، بل بموجب القانون أيضًا، وأن أرض الله قد اعتلت فيها كلمة أعداء الله».

فالكفر هنا هو الحضارة الغربية المادية الإلحادية، غلبت وغلب أهلها - أعداء الله - على الإسلام وشريعته وأمته

وحضارته. إنه حكم ذو طابع حضارى وسياسى وقومى ووطنى، يواجه به المودودى هيمنة الغرب «الاستعمارية – الحضارية» مواجهة ترفض هذه الهيمنة رفضًا جذريًا.

#### المجتمعات والأفراد

والمجتمعات التى استعاضت عن حاكمية الله كما تمثلت فى شريعته بفلسفة الغرب القانونية وتشريعاته الوضعية، لا يمكن، بنظر الأستاذ المودودى، أن تكون إسلامية بحال من الأحوال... «فلعمر الحق، لا يمكن لإنسان – ما لم يكن مصابًا فى عقله – أن يتصور كون أحد من المجتمعات فى الدنيا إسلاميًا على الرغم من الختياره منهاجاً غير منهاج الإسلام لحياته.. والدول والحكومات التى تقوم على مبادئ غير إسلامية، لا يمكن تسميتها «حكومات ودولاً إسلامية» لمجرد أن حاكمها كان مسلمًا.. إذ لا دخل للإسلام فيها ولا صلة.. فإذا جاء أحد المجتمعات، على بصيرة منه وبإرادته الحرة، يقرر أن الشريعة لم تعد منهاجًا لحياته، وأنه سوف يضع المنهاج لحياته بنفسه أو يقتبسه من مصدر غير مصدرها، فليس المنهاج لحياته بنفسه أو يقتبسه من مصدر غير مصدرها، فليس

هذا عن «المجتمعات» و«الدول والحكومات».. أما بخصوص الأفراد، فإن المودودى يتحرج تحرُّجًا شديدًا، ويدعو إلى التحرج في الحكم عليهم بالكفر، حتى لو خرجوا عن إطار الشريعة في ممارساتهم الحياتية.. فيقول: «أما أن يأتى فرد من المسلمين بعمل خلاف الشريعة في شأن من شئون حياته، فهو أمر غير خطير لا ينقض به الميثاق، وإنما يرتكب به جريمة من الجرائم..».

ومن هذه التفرقة - التي قد لا يستسيغها البعض - بين «الفرد» و«المجتمع» نلمح الوزن الذي يعطيه المودودي - بحق - للفروض الاجتماعية الإسلامية. فمثل هذه الفروض -كالجهاد. وإقامة الدولة.. والعدل الاجتماعي.. إلخ.. - هي مما لا يستطيع الفرد وحده إقامته، ومن ثم فإن «المعصية الفردية» في الفروض الاجتماعية يلتمس فيها من الأعذار للأفراد ما لا يلتمس للأمم والمجتمعات! ويمضى المودودي، في نصوص عديدة - من المفيد إيراد بعضها - داعيًا إلى التحرج في قضية «تكفير المسلم» فيقول: «يجب ملاحظة قضية تكفير المسلم والاحتياط في هذه المسألة احتياطًا كاملاً، احتياطًا يتساوى مع الاحتياط في إصدار فتوى بقتل شخص ما، وعلينا أن نلاحظ أنّ في قلب كل مسلم يؤمن بالتوحيد وأن «لا إله إلا الله» إيمانًا، فإذا صدرت عنه شائبة من شوائب الكفر، فيجب أن نحسن الظن ونعتبر هذا مجرد جهل منه وعدم فهم، وأنه لا يقصد بهذا التحول عن الإيمان إلى الكفر، لأنه يجب ألا تصدر ضده فتوى بالكفر بمجرد أن نستمع قوله، بل يجب علينا أن نفهمه بطريقة طيبة، ونشرح له ما أشكل عليه، ونبين له الصواب من الخطأ، وإذا أصر على ما هو عليه ولم يتقبل ما عرض عليه، بعد أن نلجأ لكتاب الله، فنوضح له خطأ ما أصر عليه في ضوء كتاب الله، ونبين له النصوص الصريحة التي تفرق بين الكفر والإيمان.. وهل هناك مجال لتأويل ما يصر عليه، أم لا؟ فإذا لم يكن هذا يخالف مخالفة صريحة النصوص الواضحة فيجب ألا نتهمه بالكفر، ويمكن أن نعتبر هذا الشخص من الضالين.. ولكن إذا كان ما يصر عليه يخالف النص صراحة، ويخالف تعاليم كتاب الله، وأنه لايزال رغم هذا يصر على قوله أو فعله، حينئذ يمكن إصدار الحكم بالفسق أو الكفر، وذلك لأن القضية هنا أصبحت واضحة، ولها نوعية خاصة تستلزم إصدار هذا الحكم، ولكن، رغم هذا كله، يجب ملاحظة درجات ومراتب مثل هذه القضايا، إذ لا يستوى الجرم في جميع الحالات فيوجد بينها فرق في الدرجات والمراتب، ويستلزم العدل أن نلاحظ هذه الفروق حين نصدر حكمنا..».

#### الأصول والفروع

وفى نص آخر يدعو المودودى علماء الإسلام للتمييز بين «النص» و«التأويل» ومراعاة الفروق بين «الأصول» و«الفروع» وهم يحكمون على أفعال الناس.. كما ينتقد تسرعهم وعدم تثبتهم فى إصدار أحكام الكفر، التى هى أشد وأخطر من القتل المادى وإزهاق الأرواح.. ذلك: «أن من يلعن مؤمنًا كان وكأنه قتله، وأن من يكفر مؤمنًا كان وكأنه قتله، إن التكفير ليس حقًا لكل فرد، والتكفير جرم اجتماعى أيضًا، إنه ضد المجتمع الإسلامى كله، ويضر كثيرًا بالمسلمين ككل.. ومع الأسف فإن علماءنا الكرام ليسوا على استعداد لترك هذا الأسلوب بأى شكل من الأشكال، لقد أهملوا التفريق بين الأصول والفروع، وبين النص والتأويل، فجعلوا من الفروع أصولاً، طبقًا لما فهموه أو ما فهمه أسلافهم السابقون عليهم.. وكان من نتيجة هذا أن كفروا من يقوم برفض فروعهم أو تأويلاتهم الدينية، ليت العلماء

يشعرون بخطئهم، أو يرحمون الإسلام والمسلمين، بل يرحمون أنفسهم ويتراجعون عن هذا السلوك المشين الذى أخجلوا به أمتهم، هذه الأمة التي وضعتهم بين رموش عيونها..».

وفي نص آخر يقدم المودودي الدليل الشرعي على خطأ - بل خطيئة - تكفير المسلم. فالرسول عَلَيْ قال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، ويؤمنوا بي وبما جئت به، فإذا فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقها، وحسابهم على الله». إن الرسول على أنما يبين في هذا الحديث قانون الإسلام الدستوري. وهو أن كل إنسان إذا آمن بتوحيد الله ورسالة محمد على دخل في دائرة الإسلام، ويصير مواطنًا من مواطني الدولة الإسلامية، وأما هل هو صادق في إيمانه في حقيقة الأمر، أم لا؟ فهذا ما على الله حسابه، وليس من حقنا أن نشق قلبه ونحكم عليه بشيء، يقول ﷺ في حديث آخر: «لم أومر أن أشق على قلوب الناس ولا عن بطونهم» إن الضمان بحفظ الناس والمال والعرض يناله الإنسان بمجرد شهادته بالتوحيد وإقراره بعقيدة الرسالة، وليس من حق غيره أبدًا بعد هذا أن يسلبه حقا من حقوق المواطنة في الدولة الإسلامية إلا بحق الإسلام، أي إذا أبي أن يؤدي شيئًا مما عليه من الحقوق لله والخلق، فيعاقب بحجم جريمته..».

لكن الأستاذ المودودي، بعد هذا الوضوح والتحديد، اللذين ميز بهما بين «الفرد» و«المجتمع»، فحكم بكفر المجتمع إن هو خرج عن الشريعة والحاكمية الإلهية.. ودعا للتحرج والامتناع

عن تكفير الفرد إن هو صنع ذلك، وطالب العلماء بالتمييز بين «الأصول» و«الفروع» وبين «النص» و«التأويل» بعد أن صنع المودودي كل ذلك، قادته صياغاته، التي تركز أحيانًا على بعض جوانب القضية دون جوانبها الأخرى، والتي تتسم أحيانًا بما يمكن تسميته استخدام صيغ «الترغيب والترهيب» في معرض الصياغة للقضايا الفكرية الدقيقة والشائكة، التي تتطلب دقة في الصياغة والتعبير وانتقاء المصطلحات.. عاد المودودي فقادته هذه «الخصائص السلبية» إلى تقديم صياغات أخرى في ذات القضية، تعطى مفاهيم مخالفة، وتبعث – وهي قد بعثت بالفعل – في صفوف جماعات إسلامية معاصرة الحمية والحماس في اتجاه الحكم بالكفر على الأفراد!.

فبعد أن رفض المودودى - كما قدمنا - تكفير الفرد بالخروج على الشريعة، عاد ليصفه بعدم الإيمان، والنفاق والكذب فى دعواه الإيمان، ويحكم بانعدام قيمة إيمانه أصلاً!.. فقال: «فمن أظهر الرضا والطاعة لحكم الشريعة إذا كان موافقًا لما يريد، ورفضه إذا كان مخالفًا لهواه، وآثر على الشريعة القوانين الأخرى الرائجة في العالم، فليس بمؤمن، بل هو منافق وكاذب في دعواه الإيمان، لأنه لا يؤمن بالله والرسول وإنما يؤمن بهواه، وهو وإن كان يؤمن بجزء من أجزاء الشريعة بهذا السلوك العجيب، فإن إيمانه لا قيمة له أصلاً عند الله تعالى..»!

#### تسع وتسعون بالمائة!

وفى نص آخر - تلقفته وانتزعته وطبعته مستقلا إحدى الجماعات الإسلامية التى حكمت بالكفر على المسلمين أفرادًا وجماعات ودولاً ومجتمعات وعلوماً ومعارف ومؤسسات - يقول الأستاذ المودودي، نافياً الإسلام عن أكثر من تسع وتسعين بالمائة من المسلمين!.. «إن في المسلمين أنفسهم - دع عنك ذكر غير المسلمين - تسعا وتسعين في المائة، بل أكثر من ذلك يدعون أنفسهم «مسلمين»، ويعبرون عن دينهم بكلمة «الإسلام». ولكنهم لا يعلمون ما هو «المسلم» وما هو المفهوم الحقيقي لكلمة «الإسلام».

وفى موطن آخر يغض من شأن إسلام الجمهور الأعظم من أمة الإسلام فيصفه بأنه لا يعدو أن يكون «إجازة أو تصريحًا بالدخول فى دائرة الإسلام»، فهو «إسلام من الناحية القانونية» لكنه «ليس الإسلام عينه.. وليس جوهر الإسلام». فإذا ما ذهب ليحدد شرائط الإسلام الحقيقى، وجدنا هذه الشرائط من علو المقام بحيث لا يبلغها إلا خاصة الخاصة من دعاة الإسلام وقديسيه.. «فجوهر الإسلام هو: أن تطوع ذهنك وفق مبادئ الإسلام، ويصبح أسلوب تفكيرك هو أسلوب القرآن في التفكير، وتصير نظرتك إلى الحياة وأمورها هى نظرة القرآن لها، وترى الأشياء بالمعيار الذى اختاره القرآن وحدده، وأن يكون هدفك الشخصى والجماعى هو الهدف الذى بيئنه القرآن وأقره، وأن تتخلى عن مختلف طرق الحياة، وتختار طريقًا تحدد اختياره بما تلقاه من قوانين القرآن والسنّة وتختار طريقًا تحدد اختياره ومشاعر القرآن..».

ونحن لو شئنا صياغة تكتف هذه الشرائط فسنجدها في حديث أم المؤمنين عائشة، رضى الله عنها، عندما وصفت رسول الله، على فقالت: «كان خلقه القرآن»!.

ولو كانت شرائط الإسلام الحقيقي، عند الأستاذ المودودي، هي التوحد بالقرآن في «الأصول»، بالتوحيد في الألوهية، والإيمان بالنبوة والبعث والجزاء، والأركان التي تحددت للإسلام والإيمان، لما كان هذا الإسلام معجزًا للجمهور العريض. لكن الرجل عاد مرة أخرى - وبعد أن رأينا دعوته علماء الإسلام للتمييز بين «الأصول» و«الفروع» - عاد فوحّد بين «الأصول» و«الفروع»، واعتبر الخروج عن «الفروع الدنيوية» التي أشارت إليها الشريعة بمثابة «الردة الجزئية» التي تفضى إلى «الردة الكلية» عن دين الإسلام، عاد - مرة أخرى - إلى هذه الصياغة القلقة والخطرة التى أحدثت وتحدث الجدل واللغط وتذكى نزعة التكفير للمسلمين، في صفوف الصحوة الإسلامية الجديدة فقال: «إنه لا يمكن الفصل بين الفروع الدينية» و«الدنيوية».. فالحياة «الدنيوية» بأكملها حياة «دينية».. ابتداءً من العقائد والعبادات حتى أصول وفروع الحضارة والمجتمع والسياسة والاقتصاد فإن سلكت في قضاياك السياسية والاقتصادية مسلكا يتفق وخطة أخرى غير خطة الإسلام المحكمة، فإن صنيعك هذا يعتبر ارتدادًا حِزئيًا يفضى بك إلى ارتداد كلى نهائي..!».

فهو هنا: قد أدخل الخروج عن «الفروع الدنيوية» في «الردة الجزئية» المفضية إلى «الردة الكلية والنهائية» عن الإسلام.. وهو

قد عنى «الفرد» بهذا الحديث، وليس فقط المجتمع والدولة.. بل إنه ليذهب على «درب الصياغات الإثارية والقلقة» إلى نفى الإسلام عن الذين يطلبون الأدلة العقلية، حتى تطمئن نفوسهم للطاعة والتنفيذ، فيقف موقف «السلفية النصوصية» التى ترى الإنسان كائنًا مطيعًا، حتى لولم يعقل ما يأمره به الدين! فيقول المودودى: «إن من يطلب الدليل العقلى، ويأبى أن يمتثل أمرًا من أوامر الله إلا به، فلا شك أن مقامه الصحيح خارج حدود الإسلام لا داخله..»!

#### حقيقتان حول المودودي

وهذا الموقف غريب عن النهج العقلانى للإسلام.. فكون «العقل» - فى الإسلام - هو مناط التكليف، يتجاوز المعنى الشائع الذى يسقط التكاليف عن المجنون، إلى حيث يطلب من المسلم «عقل» و«تعقل» التكاليف.. وكما يقول الإمام محمد عبده: «فإن أول أساس وضع عليه الإسلام هو النظر العقلى، فهو وسيلة الإيمان الصحيح.. والإسلام لا يعتمد على شيء سوى الدليل العقلى، والفكر الإنسانى الذى يجرى على نظامة الفطرى.. والمرء لا يكون مؤمنًا إلا إذا عقل دينه وعرفه بنفسه حتى اقتنع به، فمن ربى على التسليم بغير عقل، والعمل - ولو صالحًا - بغير فقه، فهو غير مؤمن، لأنه ليس القصد من الإيمان أن يذلل الإنسان للخير، كما يذلل الحيوان، بل القصد منه أن يرتقى عقله وتتزكى نقسه بالعلم بالله والعرفان في دينه، فيعمل الخير لأنه يفقه أنه

الخير النافع المرضى لله، ويترك الشر لأنه يفهم سوء عاقبته ودرجة مضرته في دينه ودنياه، ويكون فوق هذا، على بصيرة وعقل في اعتقاده..».

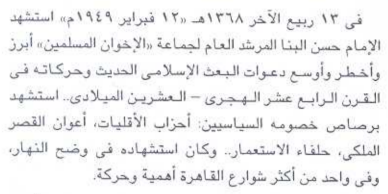
وإذا كانت صياغات الأستاذ المودودى قد حوت - فى هذه القضية - قضية «التكفير» - هذا التفاوت - بل التناقض - الذى عرضنا له.. وإذا كان البعض يجتزئ نصوصه التى تحكم بالكفر على المسلم إن هو لم يلتزم بـ«الفروع الدنيوية»، ويبرزها ويقف عندها ويكتفى بها.. فإننا نود أن ننبه إلى حقيقتين نختم بهما هذه الفقرة من هذا الحديث:

الأولى: أن النصوص التى كتبها المودودى يجب تفسيرها بالمنهج الذى أوصى به هو ذاته.. تعرض على بعضها، وتقارن، ثم تعرض على الأدلة الشرعية التى دعمها هو بها.. ولقد أفاض الرجل فى الدعوة إلى التحرج من تكفير المسلم، ودعا إلى التمييز بين الفروع والأصول والنصوص والتأويل.. ودعم حديثه هذا بالأدلة الشرعية التى استقاها من السنة النبوية، على وجه الخصوص.. وهذا الموقف هو المتسق مع إجماع تيارات الفكر السنى ومذاهبه، التى قطعت بأن الدولة والسياسة وتنظيم المجتمع ليست من العقائد والأركان والأصول.. ومن ثم فإن معايير الخلاف فيها هى «النفع» و«الضرر» و«المصلحة» و«المفسدة» و«الخطأ» و«الصواب» وليست «الإيمان» و«الكفر».

والثانية: أننا نجد تناقضًا - لا بد من التنبيه عليه - في كلام الأستاذ المودودي - بين رفضه تكفير «الفرد» بمعصيته في

«الغروع» وبين تكفيره «المجتمع» بعصيانه في ذات الفروع...
فالمجتمع هو مجموع الأفراد، في طور «كيفى» أرقى وأكثر جدة...
ومن ثم فإن معايير «الكفر» و«الإيمان» يجب أن تظل مقصورة
على تقييم الالتزام أو الخروج عن «العقائد والأصول والأركان»
الإسلامية، دون إقصامها في ميدان «الدولة» و«الخلافة»
و«الإمامة» ما دام الإجماع السنى على أنها من الفروع وليست
من أصول الدين.. وليس في هذا تقليل من شأن هذا الميدان، ولا
تهوين من عظم المهام النضالية التي على المسلمين أن
يخوضوها لأسلمة دولهم ومجتمعاتهم والواقع الذي يعيشون
فيه، وإنما هو الحرص على عدم «خلط الأوراق»، وحتى لا تنفتح
في الفكر الإسلامي ثغرة لـ«الكهانة»، تميز الإسلام بالبراءة منها،

#### ٢\_طلائع الرفض الإسلامي



وكان العام الذي سبق اغتيال المرشد العام قد شهد عددًا من حوادث العنف التي قامت بها «كتائب الإخوان»... وتصاعد الصراع مع الحكومة، فبلغ الذروة بقرار الحكومة حل الجماعة في ٢ صفر ١٣٦٨هـ ٨ ديسمبر ١٩٤٨م.. فأعقبه بعد عشرين يومًا اغتيال الإخوان لرئيس الوزراء محمود فهمي النقراشي باشا «١٣٠٥–١٣٦٨هـ – ١٩٤٨م محمود فهمي النقراشي باشا ضد «الإخوان» اعتقالاً وسجنًا وتعذيبًا.. وكانت محنتهم الكبرى – الأولى – التي بلغت ذروتها الحقيقية باغتيال المرشد العام... الأمر الذي أدخل الدعوة والحركة في منعطف تاريخي جديد.

#### إسلام المجتمع وإسلام الأمة

صحيح أن محنة الاعتقال والسجن والتعذيب قد انتهت بعودة «الوفد» حزب الأغلبية - إلى الحكم في ٢٢ ربيع الأول ١٣٦٩هـ

١٢ يناير ١٩٥٠م.. لكن «المحنة الحقيقية» قد استمرت.. محنة فقد الجماعة لإمامها الملهم، وقيادتها التاريخية، ومرشدها العام!

لقد كانت إحدى سلبيات هذه الجماعة هي ذلك الفارق الكبير والمسافة الطويلة والمساحة الكبيرة بين القائد المرشد – وعيًا ووضوح رؤية، ومرونة حركة واتساع أفق، وإدراكًا لعظم الغاية، ومن ثم الإصرار على «سياسة المراحل» الرافضة للتعجل والعجلة – ورجالات «الصف الثاني» في الجماعة.. دعك ممن خلف هذا الصف الثاني!.. فلما افتقدت الجماعة «الربان» والسفينة تكتنفها العواصف، وتحيط بها ظلمات بعضها فوق بعض في بحر لجي – فقدت مع «المرشد» كثيرًا من «الرشد» الذي تمثل فيه!.. فدخلت بذلك الحدث المأساوي في منعطف تاريخي جديد!

وعندما كان شباب الجماعة يُعذُبون في السجون والمعتقلات «١٣٦٨هـ - ١٩٤٩م»، ظهرت في فكر بعض هؤلاء الشباب - والطلاب منهم خاصة - ولأول مرة في تاريخ الإسلاميين بمصر - أفكار تتساءل عن «إسلام» المجتمع، وعن «إسلام» الأمة.

إن الحكومة تعذبهم، كما كان المشركون يعذبون الذين سبقوا إلى الإسلام!.. وليس لهم من ذنب إلا الدعوة إلى الإسلام، دينًا ودنيا، عبادة وشريعة، مصحفًا وسيفًا.. ﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلاَّ أَنُ يُؤْمِنُوا بِاللهِ الْغَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ [البررج: ٨] أما الأمة فقد اتسم موقفها بالسلبية إزاء محنة الإسلاميين هذه، للأحكام العرفية المعلنة منذ «٤ رجب ١٣٦٧هـ – ١٣ مايو ١٩٤٨م».. ولأن هذه الأمة لا تميل، بالطبع إلى العنف والإرهاب.. حتى لقد صنعت أعظم ثوراتها

بيضاء، ولم تستسغ العنف والدم إلا في صراعها مع الغزاة. فتحت وطأة «المحنة» التي تمارسها «الدولة».. وأمام سلبية «الأمة» تساءل نفر من شباب «الإخوان» - وطلابها خاصة:

- هل المسلمون هم جماعة المسلمين؟!

أم المسلمون هم: جماعة «الإخوان المسلمين»؟

#### بذورالتكفير

وكان هذا التساؤل الذي يطرح قضية «التكفير» وعودة المجتمع إلى «الجاهلية»، جديدًا، بل وغريبًا على مصر وعلى الفكر الإسلامي بها.. لكنه كان مطروقًا ومتداولاً، بواسطة الأستاذ «أبو الأعلى المودودي» وجماعته الإسلامية، في الهند، منذ عشر سنوات.. ومنذ ذلك التاريخ الذي أعقب غياب الشيخ حسن البنا، بدأ فكر المودودي يجد طريقه إلى صفوف نفر من «الإخوان»..ولعل البداية الحقيقية كانت تلك التي يحدثنا عنها أحد الإخوان، فيقول: «في ١٩٤٩م أرسلت من رنزانتي رقم ٢٢ بسجن مصر، خطابًا إلى حلب، طالبًا من مكتبة الشباب المسلم مجموعة كاملة من رسائل «أبو الأعلى المودودي» لأقدم من خلالها دراسة عن فكر المودودي، لأوقف عبث بعض الطلبة حينذاك. ووصلتني ١٣ رسالة منها، وقد علمنا وتعلمنا أن لكل أرض مناخها ومناهجها وأساليبها.

لقد ألقيت في أرض الإسلاميين بمصر، وللمرة الأولى، «بذرة» أفكار «التكفير» و«الجاهلية». صحيح أن الأغلبية قد رأت، بعد دراسة فكر المودودي بالسجن، أن فكره في هذه القضايا هو فكر سياسي، يرتبط بظرف المجتمع الهندي ولا سبيل له ولا مجال في مصر وما ماثلها. فوحدة الدين الإسلامي، لا تنفى «أن لكل أرض مناخها ومناهجها وأساليبها»، لكن «البذرة» ألقيت في التربة، محاولة النمو بفعل ظروف «المحنة» التي نزلت بالإخوان!.. والذين يتتبعون حركة «تأثير فكر» الأستاذ المودودي خارج المناخ الهندي، ودخوله إلى الساحة المصرية والعربية، لا يحدون لهذا الفكر أثرًا يذكر إلا بعد غياب قيادة الشيخ حسن البنا.. ففي ظل الافتقار إلى القيادة الفكرية التي تملأ الفراغ الناجم عن استشهاد المرشد العام، خلت الساحة الفكرية لأبرز قادة العمل الإسلامي في ذلك التاريخ الأستاذ المودودي! ومنذ ذلك التاريخ الأستاذ المودودي! ومنذ ذلك التاريخ الأستاذ المودودي! ومنذ ذلك التاريخ ناعت ترجمة فكره للعربية، ونشر عدد من رسائله في القاهرة.

وبعد قيام الثورة المصرية في أول ذي القعدة ١٩٥١هـ - ٢٣ يوليو ١٩٥٢م انفتح باب العلاقة بين «الإخوان» والثورة ليفضى إلى «المحنة الثانية» والكبرى، والتي لم يسبق لها مثيل في تاريخ الجماعة على الإطلاق. لم تحسن قيادة الجماعة تقدير الظروف التي كانت تحيط بمصر وبالثورة، وافتقدت «الرؤية التاريخية» التي كانت لحسن البنا. ولم تبرأ من سلبية «العجلة والتعجل» التي طالما حذر منها المرشد العام الأول. وكانت «للضباط الأحرار» الذين قادوا الثورة منطلقات فكرية، ليست هي،

بالضبط، منطلقات «الإخوان»، ومن ثم كانت لهم توجهات ليست هي، بالضبط، توجهات «الإخوان».. وكان الغرب والمتغربون من أحرص الناس على الصدام بين الثورة و«الإخوان».. فبدأ الخلاف وتصاعد.. وحلت الجماعة في ٩ جمادي الأولى ١٣٧٣هـ ١٤ يناير ١٩٥٤م، فلما حدثت محاولة اغتيال قائد الثورة جمال عبدالناصر «١٣٢٦–١٣٩٥ه، ١٩١٨م» بالإسكندرية في ٢٨ صفر ١٩٧٤هـ ٢٦ أكت وبر ١٩٥٤م دخل الإخوان المسلمون في محنة من السجن والاعتقال والتعذيب لم يسبق لها في تاريخ الإسلاميين مثيل.

#### تيار الفصام مع الواقع

ولقد بدأت «فكرة الأستاذ المودودى» عن «تكفير» المجتمع و«جاهليته» ترتوى من دماء «المحنة» وتنمو في مناخها... واتسعت المساحة التي بدأت تعمر بفكر «الأزمة» المتوتر، بدلاً من «الفكر الطبيعي»! فتخلق في صغوف الجماعة، من حول الأستاذ سيد قطب «١٣٢٤–١٣٨٦هـ–١٩٦٦م» ذلك التيار الجديد.. تيار «الفصام الكامل مع الواقع»!.. الذي انطلق من فكر المودودي، بل وتصاعد به أكثر وأكثرا

● لقد رأى المودودى فى «القومية السياسية الهندية» ذات الأغلبية الهندوكية الخطر الذى سيقضى بد«ديمقراطية الأغلبية الهندوكية» على ذاتية الإسلام والتميز الحضارى للمسلمين... فرأى فى هذه القومية، وفى ديمقراطيتها، وفى سلطة جماهيرها

عدوانًا على «الحاكمية الإلهية». فهى إذن «شرك» «يرتد» بالمجتمع إلى «الجاهلية»!

● ورأى سيد قطب فى «القومية العربية»، التى قاد جمال عبدالناصر مدها، وفى «ديمقراطيتها الموجهة»، وفى سلطة الجماهير التى استقطبها المشروع «القومى الاجتماعى الناصرى» الخطر الساحق للإسلاميين المقيدين بالأصفاد!.. فحكم بعدوان هذا المشروع، بكل مكوناته، وجميع توجهاته على «الحاكمية الإلهية» وقطع «بكفره» و«بجاهليته».

ولما كانت «جماهير» الأمة و«عامتها» قد استقطبت للمشروع الناصرى، وأعطت ثقتها لقيادة جمال عبدالناصر التاريخية.. فلقد خلعها فكر هذا التيار عن «عرش الخلافة» والنيابة، التي قررها الإسلام للإنسان والأمة، عن الله سبحانه وتعالى، لأنها قد «أشركت» في «الحاكمية» غير الله، فلم تعد – لارتدادها «بالكفر» إلى «الجاهلية» – قائمة بحق الخلافة، متمتعة بشرفها.. وهنا كان تصاعد سيد قطب بفكر المودودي.. فالثاني حكم «بالكفر» و«الجاهلية» على «المجتمع»، ولم يحكم بهما – صراحة وفي قطع – على «الأمة»، أما سيد قطب فلقد حكم «بالكفر» و«الجاهلية» على الأمة، و«المجتمع» جميعًا!

وبدلاً من «خلافة»: «الجماعة الأمة»، قدم سيد قطب، كبديل، «خلافة»: «الجماعة: التنظيم»، التي انفردت وتنفرد بالإسلام من دون الناس والتي عليها أن تبدأ من الصفر، كما صنع الرسول عليه الصلام، و«جيل الصحابة الفريد».

إن خلافة الأمة عن الله، لم تكن تمنع قيام «الجماعة. الطليعة. المنظمة» للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والدعوة إلى الخير وَيَأْمُرُونَ بِالمَّعُرُوفِ وَيَنْهُرُنَ عَن الْمُنكرِ وَلَتَكُنْ مِنكُمْ أَمْةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَّعُرُوفِ وَيَنْهُرُنَ عَن الْمُنكرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ وَالْ عمران ١٠٤] ولكن هذه «الجماعة وأولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ والسلامة»، أما الأمة الطليعة المنظمة» كانت جزءًا من «الأمة المسلمة»، أما الأمة في فكر هذا التيار الجديد وقد «كفرت» وارتدت إلى «جاهلية أظلم» من الجاهلية التي عاصرها الإسلام الأول، فلقد انعدم الرباط الإيماني الذي يصل هذه الجماعة والطليعة والمنظمة بالأمة. فغدا «التنظيم الجديد» وحده: الأمة المسلمة، بالانفصال عن الجاهلية والاستعلاء على الكفار، والسعى من نقطة الصفر عن الجاهلية والاستعلاء على الكفار، والسعى من نقطة الصفر عن الجاهلية والاستعلاء على الكفار، والسعى من نقطة الصفر عن الجاهلية والاستعلاء على الكفار، والسعى من نقطة الصفر عن الجاهلية والاستعلاء على الكفار، والسعى من القطة الصفر عن الجاهلية والاستعلاء على الكفار، والسعى من الجماعة» التي عليها أن تقيم «المجتمع المسلم» وينفس المنهج والخطوات التي تمت في «الحقبة المكية» من دعوة الرسول، وينفس المنهج والخطوات التي تمت في «الحقبة المكية» من دعوة الرسول، وينفس المنهج والخطوات التي تمت في «الحقبة المكية» من دعوة الرسول، وينفس المنهج والخطوات التي المحتمع المسلم» وينفس المنهج والخطوات التي المحتمد المحتمة المكية» من دعوة الرسول، وينفس المنهج والخطوات التي المحتمد المحتمد المحتمد المسلم» وينفس المنهج والخطوات التي المحتمد ا

ذلك هو «عنوان» الدعوة التي دعا إليها تيار «الفصام الكامل مع الواقع».

#### الحاكمية الإلهية

لم يختلف موقف سيد قطب - في الجوهر - عن موقف المودودي في نظرية «الحاكمية» الإلهية، فهي بمقتضى «لا إله إلا الله - كما يدركها العربي العارف بمدلولات لغته -: لا حاكمية إلا لله، ولا شريعة إلا من الله، ولا سلطان لأحد على أحد.

لأن السلطان كله لله والحاكمية الإلهية عامة، في الجانب «الفطرى» «الإرادى» من حياة الإنسان، كما هي في الجانب «الفطرى» و«الوجودى» شاملة لما هو «دنيوى» شمولها لما هو «ديني» عامة فيما هو «سياسة» عمومها فيما هو «عبادة»، وهي عند المسلم: المعيار الموجه في «التطبيق» وفي «المعرفة والفكر والنظريات» على حد سواء.. فكما أن الحاكمية هي السائدة في «الكون»، كذلك يجب أن تسود في «عالم الإنسان».. فلقد «جاء الإسلام ليرد الناس إلى حاكمية الله، كشأن الكون كله، الذي يحتوى الناس، فيجب أن تكون السلطة التي تنظم حياتهم هي السلطة التي تنظم وجوده ويجب أن «تعود حياة البشر، بجملتها، إلى الله، لا يقضون هم في أي شأن من شئونها، ولا في أي جانب من جوانبها، من عند أنفسهم، بل لابد لهم أن يرجعوا إلى حكم الله فيها ليتبعوه».

وحاكمية الله تتمثل في «شريعته» التي «تعنى كل ما شرعه لتنظيم الحياة البشرية».. وهذا يتمثل في: أصول الاعتقاد، وأصول الحكم، وأصول الأخلاق وأصول السلوك، وأصول المعرفة أيضًا فعموم «الشريعة» يبلغ الحد الذي يجعلها – في نص سيد قطب هذا شاملة «للعقيدة» أيضًا.

وليس بمستساغ الخروج على «الشرع» - أي «الحاكمية»... بدعوى التعارض بين «الشرع» و«مصلحة البشر».. فمصلحة البشر متضمنة في شرع الله. فإذا بدا للبشر ذات يوم أن مصلحتهم في مخالفة ما شرع الله لهم فهم: أولاً «واهمون».. وهم

- ثانيًا - «كافرون» فما يدعى أحد أن المصلحة فيما يراه هو مخالفًا لما شرع الله، ثم يبقى لحظة واحدة على هذا الدين، ومن أهل هذا الدين.

وإذا كان غير المؤمن بحاجة إلى أن نظهر له محاسن الشرع وحسناته، فإن المؤمن لا حاجة له إلى شيء من ذلك.. فقبول الشرع هـو «الإسلام» ومن رغب في الإسلام فقد فصل في القضية، ولم يعد بحاجة إلى ترغيبه بجمال النظام وأفضليته.. فهذه إحدى بديهيات الإيمان!

وعودة البشر إلى «الحاكمية الإلهية» تعنى العودة إلى العقيدة، تتجسد في المجتمع، الذي هو «دار السلام».. وفي ذلك الرفض لرموز «الشرك» والخروج على «الحاكمية» من دعوات «قومية» و«وطنية» و«اجتماعية» إلخ.

لكن اختصاص الله بالحاكمية وشمول شرعه لكل أصول الفكر، وتضمنه لجميع المصالح، لا ينفى حق البشر، فى «الاجتهاد».. بشروطه وفى سيادة الحاكمية فيما لا نص فيه.. فإذا كان هناك نص فالنص هو الحكم، ولا اجتهاد مع النص. وإن لم يكن هناك نص، فهنا يجىء دور الاجتهاد.. وفق أصوله المقررة فى منهج الله ذاته، لا وفق الأهواء والرغبات ﴿فَإِنْ تُنَازَغُمُ فَى شَيٍّ فَرُدُوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولُ ﴾ [النساء: ٥٩] وليس لأحد أن يقول لشرع يشرعه: هذا شرع الله، إلا أن تكون الحاكمية العليا لله معلنة، وأن يكون مصدر السلطات هو الله سبحانه، لا «الشعب»

ولا «الحزب» ولا أى من البشر، وأن يرجع إلى كتاب الله وسنة رسوله لمعرفة ما يريده الله.

#### في أثر المودودي

وكذلك.. فإن «الحاكمية الإلهية» لا تعنى أن «الاجتهاد» هو مهمة فئة أو طبقة تماثل «الأكليروس» فى المسيحية، و«الثيوقراطية» و«الحكم المقدس» فى الحضارة الأوربية، قبل عصر نهضتها.. فالسلطة الدينية فى الإسلام هى «للنص الإلهى»، لا «للإنسان»!

فالتشريع بالاجتهاد لا يمكن أن يكون لمن يدعى سلطانًا باسم الله، كالذى عرفته أوربا ذات يوم باسم: «الثيوقراطية» أو «الحكم المقدس»، فليس شىء من هذا فى الإسلام، وما يملك أحد أن ينطق باسم الله إلا رسوله، على الأرض لا تقوم بأن يتولى الحاكمية فى الأرض رجال بأعيانهم... هم رجال الدين... كما كان الأمر فى السلطة الكنسية. ولكن تقوم بأن تكون شريعة الله هى الحاكمة.

ذلك هو مفهوم سيد قطب «للحاكمية الإلهية»: العبودية لله وحده، والتحرر من كل سلطة سوى السلطة الإلهية كما تقررت فى «الشريعة» الشاملة لكل مناحى الحياة.. وحيث لا نص فى الشريعة فالاجتهاد وارد، لكن مشروعيته مرهونة بسيادة نظرية

الحاكمية وهيمنتها.. وهو حق لمن يفي بشروطه، ولا يكسب صاحبه قداسة تدخلنا في إطار «الثيوقراطية الكنسية»!

ومفهوم «الحاكمية» هذا قد تابع فيه سيد قطب أثر المودودى... وإن يكن برغم إشارته للاجتهاد.. قد أهمل ما ذكره المودودى من وجود «حاكمية بشرية مقيدة» فيما لا نص فيه، وهو المجال الأوسع فى مساحة الشريعة.. لتناهى النصوص وعدم تناهى الحادثات – لوقوف الشريعة عند الكليات، مع ضرب الأمثلة لنماذج التطبيق، وترك الجزئيات والتفاصيل للاجتهاد، وفق تغير المصالح بتغير الزمان والمكان.. أهمل سيد قطب الحديث عن هذا الجانب الذى «يزن» صورة «الحاكمية» عندما يستكمل ملامح صورتها! وإن كنا لا نعتقد أن الأستاذ سيد قطب كان ممن يمارى فى هذه البديهة الإسلامية.. لكنه ركز أضواءه على جانب نزع السلطة من غير الله.. ربما لاعتقاده أن الظرف الذى كتب فيه قد مالت فيه الموازين ميلاً شديدًا، حتى لقد انفرد الطواغيت بالسلطة والسلطان جميعًا من دون الله!

لكن القضية التى نقلت سيد قطب خطوات أبعد مما بلغ المودودى بنظرية الحاكمية.. وهى وثيقة الصلة بملاحظتنا الأخيرة.. هى تشخيصه للإسلام و«المسلمين» فى عصره، بل وفيما قبل عصره بقرون.

لقد كان حسن البنا يتحدث عن مصر التى اندمجت بكليتها فى الإسلام بكليته.. عقيدته ولغته وحضارته.. فمظاهر الإسلام قوية فياضة زاهرة دفاقة فى كثير من جوانب حياتها.. أسماؤها

إسلامية، ولغتها عربية، هذه المساجد العظيمة يذكر فيها اسم الله ويعلو منها نداء الحق صباح مساء.. وهذه المشاعر لا تهتز لشىء اهتزازها للإسلام وما يتصل بالإسلام».

وكانت دعوته متوجهة إلى تخليص هذا الإسلام مما شابه من موروث أضاف أو انتقص من الإسلام، بالابتداع، أو وافد غربى سعى ويسعى لاقتلاع الإسلام من حياة الأمة، فأحدث بوجوده ثنائية في الفكر والسلوك.

### حاكمية الطواغيت

وكان المودودى - برغم ريادته فى العصر الحديث - والكلام هنا عن «الحاكمية» و«التكفير» و«الجاهلية» - قد وقف عند القول «بارتداد» المجتمع دون «الأمة» وللذلك كانت «الديمقراطية» والانتخابات سبلاً، عنده، للإصلاح المنشود. فالأمة لم تكفر فى نظره ومن ثم فالاحتكام إليها سبيل لتخليص الإسلام من «الجاهلية الموروثة ومن جاهلية التغريب»، أما سيد قطب فلقد شخص حال الأمة فرآها قد دانت بحاكمية غير الله، لا بمعنى أنها ركعت وسجدت لغير الله، ولكن لأنها تلقت عن حاكمية الطواغيت «كل مقومات حياتها تقريبا»!

ومادامت قد أخذت «كل مقومات حياتها» عن الطواغيت، فلقد «كفرت» بالإسلام كفرانًا مبينًا!

يقول سيد قطب، في الحديث عن المجتمعات الإسلامية المعاصرة: «يدخل في إطار المجتمع الجاهلي تلك المجتمعات التي تزعم لنفسها أنها «مسلمة»! وهذه المجتمعات لا تدخل في هذا الإطار لأنها تعتقد بألوهية أحد غير الله، ولا لأنها تقدم الشعائر التعبدية لغير الله أيضًا، ولكنها تدخل في هذا الإطار لأنها لا تدين بالعبودية لله وحده في نظام حياتها، فهي - وإن لم تعتقد بألوهية أحد إلا الله - تعطى أخص خصائص الألوهية لغير الله، فتدين بحاكمية غير الله، فتتلقى من هذه الحاكمية: نظامها، وشرائعها، وقيمها، وموازينها وعاداتها وتقاليدها، وكل مقومات حياتها تقريبًا»!

هنا، وبهذا التشخيص، تجاوز سيد قطب موقع المودودى على درب «تجهيل» المجتمع و«تكفيره» ثم استمر به السير حتى صرح بما لم يصرح به المودودى، فحكم «بكفر الأمة» لا «المجتمع والدولة» فقط وقطع فى هذا الحكم قطع الواثق المستيقن.. بل لقد حكم بكفر هذه الأمة منذ قرون وقرون!

فبعد أن حكم على كل المجتمعات بالارتداد عن «الشريعة» إذ «ليس على وجه الأرض مجتمع قد قرر تحكيم شريعة الله وحدها، ورفض كل شريعة سواها» تقدم فحكم بانعدام وجود الأمة المسلمة، لا في عصرنا وحده، بل ومنذ قرون كثيرة.. «فوجود الأمة المسلمة يعتبر قد انقطع منذ قرون كثيرة. فالأمة المسلمة ليست «أرضًا» كان يعيش فيها الإسلام. وليست «قومًا» كان أجدادهم في عصور التاريخ يعيشون بالنظام الإسلامي.

إنما «الأمة المسلمة» جماعة من البشر تنبثق حياتهم وتصوراتهم وأوضاعهم وأنظمتهم وقيمهم وموازينهم كلها من المنهج الإسلامي.. وهذه الأمة - «بهذه المواصفات قد انقطع

وجودها منذ انقطاع الحكم بشريعة الله من فوق ظهر الأرض جميعًا»! وفى مكان آخر، يزيد هذا الحكم تأكيدًا فيقول: «إن موقف الإسلام من هذه المجتمعات كلها يتحدد فى عبارة واحدة: إنه يرفض الاعتراف بإسلامية هذه المجتمعات كلها وشرعيتها فى اعتباره»...

# والأفراد غير مسلمين

ومثل «المجتمعات» الناس أفرادًا أو جماعات.. فهم غير مسلمين، ولابد من دعوتهم للدخول في الإسلام من جديد.. «فالمسألة في حقيقتها هي مسألة كفر وإيمان، مسألة شرك وتوحيد، مسألة جاهلية وإسلام، وهذا ما ينبغي أن يكون واضحًا.. إن الناس ليسوا مسلمين كما يدعون – وهم يحيون حياة الجاهلية.. ليس هذا إسلامًا، وليس هؤلاء مسلمين، والدعوة اليوم إنما تقوم لترد هؤلاء الجاهليين إلى الإسلام، ولتجعل مشهم مسلمين من جديد».

وهذا الكفر الذي عم الأمة، لم يقف عند كفر «الشريعة» وحدها.. بل إن للأستاذ سيد قطب إشارة إلى أن الأمة قد كفرت «بالعقيدة» أيضًا.. فهو يقول: «ينبغى أن يكون مفهومًا للدعوة الإسلامية أنهم حين يدعون الناس لإعادة إنشاء هذا الدين، يجب أن يدعوهم أولاً إلى اعتناق العقيدة حتى لو كانوا يدعون أنفسهم مسلمين، وتشهد لهم شهادات الميلاد بأنهم مسلمون! فإذا دخل في هذا الدين.. عصبة من الناس.. فهذه العصبة هي التي يطلق عليها اسم «المجتمع المسلم».

لقد كفرت الأمة - في رأى سيد قطب - عندما خرجت على «الحاكمية» الإلهية، كفرت «المجتمعات».. وكفر «الناس».. إلا الجماعة الصغيرة الجديدة التي تبدأ معه الدعوة إلى الإسلام من جديد!

وهكذا بدأ تيار «الرفض الإسلامي» للواقع، على نحو كامل وجاد وعنيف.. ومن تحت عباءة هذه البداية خرجت فصائل وجماعات تملأ السمع والبصر على امتداد الساحة في عالمي العروبة والإسلام!

# ٣- المرأة في الإسالام



## اجتهادات ومواقف

ظفرت المرأة فى ظل العقيدة الإسلامية والحضارة العربية الإسلامية بالتكريم والتكافؤ مع الرجل، ثم سُلبت الكثير من حقوقها فى عصر الجمود والتخلف.

والتبست الأمور على المسلمين المحدثين، حتى على بعض الصفوة المجتهدين منهم، مما استوجب التبيين والإيضاح.

لا ينكر منصف ما تمتع به الأستاذ المودودى من ملكة اجتهادية وتجديدية، تركت «لمحات» من الفكر التجديدى فى عدد من القضايا التى عرض لها بالبحث والتمحيص، وهذه «اللمحات» التجديدية تسلكه – ولا شك – فى أعلام الصحوة الإسلامية المعاصرة، الذين لم يتصدوا فقط لتغريب الحضارة الغربية، وإنما تصدوا أيضًا «للتخلف الموروث»، واجتهدوا لتجاوز ركام عصور الجمود والتراجع «المملوكية – العثمانية» بحثًا عن البديل الإسلامى الحضارى، القادر على التصدى لفكرية الحضارة الغربية ذات الطابع المادى الإلحادى الذي لا شك فيه.

لكن موقف الأستاذ المودودى من المرأة لم يكن واحدًا من مواقفه التجديدية، بل لا نغالى إذا قلنا إنه بعض من «التخلف الموروث» في هذا الميدان!.. وإنه قد غدا المنطلق لمواقف جامدة

ومغالبة يتخذها اليوم نفر من شباب وشابات الجماعات الإسلامية الجديدة التي أقامت وتقيم فصامًا كاملاً أو شبه كامل مع الواقع الذي نعيش فيه!

# الخروج على الحشمة الشرقية

ولقد كان الأستاذ المودودي على حق فى تصديه لقيم العرى والتحلل والخروج عن الآداب الإسلامية والحشمة الشرقية، التى غزتنا بها الحضارة الغربية، ودفع التقليد بفئات من نسائنا إلى طريقها البائس ومستنقعها الراكد.

لقد تصدى لهذه الموجة المتغربة، والغريبة، فى الهند قبل التقسيم، وكتب ضدها كثيرًا، وأفرد لها كتابه عن «الحجاب»... لكن الذى زاد من انزعاجه هو ما بلغته المرأة العربية من شوط أبعد على درب التقليد للمرأة الغربية، فلقد فاقت فى هذه الآفة زميلتها الهندية بكثير. وصحيح كذلك أن الأستاذ المودودي يؤكد فى كثير من كتاباته مساواة الإسلام بين المرأة والرجل، فى الإنسانية، وفى تكافؤ فرص السمو لكل منهما.. «فالمرأة المسلمة ميسور لها أن تسمو فى النواحى المادية والعقلية والروحية إلى أعلى مدارج العز والرقى التى يستطيع أن يبلغها الرجل فى الدين والدنيا، وليس كونها امرأة ليحول بينها وبين تبوئها مرتبة من مراتب الشرف»...

### مبالغة في التضرقة

لكن نقطة الخلاف مع الأستاذ المودودي التي نراها قد جعلت الكثير من كتاباته عن المرأة استمرارًا «للتخلف» الذي ورثته أمتنا عن الحقبة «المملوكية – العثمانية»، والذي نسب، زورًا وبهتانًا، إلى الإسلام.. نقطة الخلاف هذه تتمثل في مبالغة المودودي فيما بين المرأة والرجل من تمايز في الطبيعة والاستعداد والكفاية والاختصاص.. حتى لقد بلغت به هذه المبالغة حد تصويرهما كما لو كانا خطين متوازيين في هذه الحياة، من الضروري وجودهما مغًا، لكن دون أن يحل أحدهما محل الآخر بحال من الأحوال!

لقد تنبه - ونبه - إلى معنى «الزوجية» في خلق الله الكائنات. ﴿وَمِنْ كُلُ شيءِ حُلَقْنَا زُوجَيْن﴾ [الداريات ٤٩] فالآية «تشير إلى عموم القانون الزوجي وشموله. ويعلن صانع هذا الكون فيها سر صناعته، فيقول إنه خلق هذا المعمل الكوني على قاعدة الزوجية، أي أن جميع آلاته و«ماكناته» قد خلقت أزواجًا، وكل مايري من بدائع الصنع في هذه الخليقة، هو راجع إلى تلك المزاوجة بين الأشياء».

وهذه الزوجية والثنائية عنده - في موضوع الرجل والمرأة - لا تعنى نفى طرف للطرف الآخر، فهو كما قدمنا، يساوى بينهما في الإنسانية، وفرص التقدم والرقى، لكن في غلو يجعل لكل منهما طريقه الخاص دائمًا وأبدًا، اللهم إلا في حالة الضرورات القصوى كذلك.

فعنده «أن الرجل والمرأة -من حيث إنسانيتهما- على حد سواء، فهما شطران متساويان للنوع الإنساني، مشتركان بالسوية في تعمير التمدن، وتأسيس الحضارة وخدمة الإنسانية، وكلا الصنفين قد أوتى القلب والذهن والعقل والعواطف والرغبات والحوائج البشرية، وكل منهما يحتاج إلى تهذيب النفس وتثقيف العقل وتربية الذهن وتنشئة الفكر، لصلاح التمدن وفلاحه، حتى يقوم كل منهما بنصيبه في خدمة التمدن، فالقول بالمساواة بين الصنفين من هذه الجهة صواب لا غبار عليه».

لكن.. بعد «هذه الجهة» يقع الخلاف.

فالمودودي يرى في خلاف الأنوثة للذكورة أمرًا وسببًا يفصل بين ميدان عمل كل من الرجل والمرأة فصلاً كاملاً. إنه لا يقول به «التمايز» الذي يجعل هذا الميدان، أساسًا، للمرأة مع إمكان مزاولتها العمل في الميدان الآخر – وكذلك الرجل – بل يصل بهذا «التمايز» بين الذكورة والأنوثة إلى حيث جعله يفضى إلى «الفصل» المؤسس على «الاختلاف» الكامل و«التباين» التام.

فبعد أن حدثنا عن تساويهما في الإنسانية - وتلك بدهية لم يختلف عليها عاقلان - استدرك فحدثنا عن تباينهما في أمور ثلاثة هي: «القوة والمقدرة الجسدية» و«النظام الجسدي»، و«الخصائص النفسية».. ونحن إذا سلمنا بتمايز الرجل والمرأة في هذه الأمور «تمايزًا نسبيًا» - وتلك حقيقة - فلن يعنى ذلك الانفصال الكامل بين ميداني عمل كل منهما، لكن المودودي لا يعنى «التمايز» ولا الخلاف والاختلاف «النسبي» وإنما يتحدث

عن «اختلاف تام» حتى ليذهب فينسب إلى «علم الأحياء» أن بحوثه قد أثبتت اختلاف الرجل عن المرأة «في كل شيء»!

### دائرة عمل الرجل

وعبارات المودودي، هذه التي تأسس عليها غلوه في التفرقة بين المرأة والرجل، يقول فيها إن المساواة في الإنسانية بين المرأة والرجل لا تعنى «أن تكون دائرة عمل الرجل والمرأة واحدة.. ولا يصح أن يرى هذا الرأى ما لم يثبت أنهما متماثلان في قوتهما ومقدرتهما الجسدية. وأيضًا في نظامهما الجسدي، وقد كلفتهما الفطرة نوعًا واحدًا من الخدمات، وأنهما متشابهان كذلك في خصائصهما النفسية». أما التحقيق العلمي الذي قام به الإنسان إلى هذا اليوم فينفي ويبطل كل هذه الأمور الثلاثة.. فهذا علم الأحياء قد أثبتت بحوثه وتحقيقاته أن المرأة تختلف عن الرجل في كل شيء، من الصورة والسمت والأعضاء الخارجية إلى الرجل في كل شيء، من الصورة والسمت والأعضاء الخارجية إلى نرات الجسم والجواهر الهيولينية «البروتينية» لخلاياه النسيجية.

ونحن نقول - دون أن نتعدى اختصاصنا إلى اختصاص الآخرين - إن قطع الأستاذ المودودى باختلاف المرأة عن الرجل فى «كل شىء»، هو غلو لا أعتقد أن حقيقة من الحقائق العلمية الثابتة قد أقرته حتى الآن.. هناك «تمايز» بينهما يؤهل المرأة لميدان «أكثر» من الآخر، وليس «دون» الآخر.. ومثل ذلك بالنسبة للرجل.. ولنضرب مثلاً شهيرًا فى نظرة الإسلام وفكره فى هذا الموضوع. فى الحديث الشريف الذى يرويه ابن عمر، يقول الرسول الله المحديث الشريف الذى يرويه ابن عمر، يقول الرسول الله المحدد راع ، وكلكم مسئول عن رعيته، فالأمير الذى على الناس راع عليهم، وهو مسئول عنهم، والمرأة راعية على بيت بعلها وولده، وهي مسئولة عنهم، وعبد الرجل راع على بيت سيده، وهو مسئول عنه ألا فكلكم راع، وكلكم مسئول عن رعيته».

فى هذا الحديث وجدنا «البيت» موضوعًا لرعاية رعاة ثلاثة: الرجل وزوجته وخادمه. وبين الثلاثة تمايز فى الاختصاص والكفاية ونطاق الرعاية ونوعها. لكن بينهم اشتراكًا فى «الرعاية» وفى «ميدانها»، فالتمايز لا يعنى «افتراق» الطرق، كما هو حال الخطوط المتوازية، دائمًا وأبدًا، دون التقاء!

ثم، إن أنصار «افتراق» الميادين واختلافها، بين الرجل والمرأة، يتحدثون حديث الأستاذ المودودى عن اختصاص المرأة فقط «بتربية الأولاد وواجبات البيت» وعن أنها ملكة هذا البيت وراعيته، وهو مملكتها ورعيتها.. على حين قد رأينا الحديث يجعل من البيت مملكة للرجل ورعية له، زوجًا كان أو خادمًا، كما أفصحت أحاديث أخرى – سنشير إلى بعضها وواقع الحياة ووقائع التاريخ في صدر الإسلام عن أن الميادين حارج المنزل – لعمل النساء مع الرجال فيها نصيب.. فالتمايز حقيقة، والاشتراك أيضًا حقيقة، أما ما لا نوافق عليه فهو تصوير «التمايز» في صورة «الاختلاف التام» في «كل شيء» كما قال الأستاذ المودودي.

إن الأستاذ المودودي يرتب على المقولة التي تزعم الاختلاف التام بين الرجل والمرأة في كل شيء، الاختلاف التام والافتراق الكامل في ميادين عمل كل منهما – اللهم إلا في الضرورات التي تشبه الكوارث والنازلات – ، فعنده أنه «إذا روعيت هذه القسمة الطبيعية بين الصنفين، كان تنظيم الأسرة وتعيين وظائف الرجل والمرأة في الحياة على ما يأتي:

- الى الرجل تكون عيالة الأسرة ورعايتها، والقيام بما هو عسير وشاق من خدمات التمدن، فيكون تعليمه وتربيته على النحو الذى يجعله أنفع ما يكون لهذه المقاصد.
- ٢ وإلى المرأة تكون تربية الأولاد وواجبات البيت، والعمل على جعل الحياة المنزلية بحبوحة أمن ودعة وراحة، فتتحلى بأحسن ما يكون من التربية والتعليم لأجل قيامها بهذه الخدمات.
- ٣ وجعل القوامة والحكم والأمر على سائر الأسرة، في حدود القانون للرجل.
- ٤ ويجب أن تقرر فى نظام التمدن التحفظات اللازمة لإدامة هذه القسمة والتنظيم فى وظائف أفراد الأسرة، حتى لا يستطيع السفهاء أن يخلطوا بحماقتهم بين دوائر أعمال الرجل والمرأة، فيدخلوا الفوضى على هذا النظام التمدنى الصالح».

# دائرة عمل المرأة

والأستاذ المودودي يطرق هذه الفكرة في العديد من الكتب والرسائل والمقالات والخطب التي كرسها للحديث عن منزلة المرأة في المجتمع الإسلامي. ويؤكد أن القاعدة الرئيسية في نظام الاجتماع الإسلامي، هي أن دائرة عمل المرأة هي البيت. وخروجها من البيت لا يحمد في حال من الأحوال. فخير لها، في الإسلام، أن تلازم بيتها.. فلا تغادره إلا للضرورة، كما جاء في حديث: «قد أذن الله لكن أن تخرجن لحوائجكن» فليس الإذن بخروجهن من البيت إلا رخصة وتيسيرًا، فيجب ألا يحمل على غير مقاصده ومعانيه. وأمام هذا الطرح لهذه القضية، يحسن بنا أن نسأل:

إذا كان الإسلام قد أباح للمرأة الخروج من البيت للضرورة... ففيم الفرق بين خروجها منه وخروج الرجل منه؟ وهل يخرج الرجل من بيته صعلكة، وبالا سبب، وعلى غير هدى؟ أو أن الضرورات - على تفاوتها - هي التي تحكم تصرفات كل العقلاء رجالاً كانوا أو نساءً؟!

وهل تقف الضرورات عند حد، أو تنمو مع الزمان والمكان والمشكلات؟

لقد دعت الضرورة خروج المرأة المسلمة إلى ميادين القتال - طبيبات ومساعدات ومقاتلات - في غزوات الرسول على وتحدث الأستاذ المودودي عن ذلك - فهل نمنع اليوم جهادها

للاستعمار، وقد غدا جهاده فرض عين على المرأة والرجل باحتلاله أجزاء من دار الإسلام؟

ولقد بايعت النساء النبى، ﷺ، فى صدر الإسلام فكانت بيعته لهن، وفق حديثه إليهن، الذى ترويه الصحابية أميمة بنت رقيقة، إذ تقول: «جئت النبى ﷺ، فى نسوة نبايعه، فقال لنا: فيما استطعتن وأطقتن».

فهل نعتبر أن معيار الشئون التى تخرج المرأة لها من البيت هى كل ما تستطيع وتطيق؟ أو نضيق هذه الدائرة فى القرن الخامس عشر الهجرى عنها فى القرن الهجرى الأول؟

ولقد شاركت المرأة فى عصر البعثة، مع الرجال فى بيعة العقبة - وهذا عقد تأسيس الدولة الإسلامية الأولى - وهذا عمل سياسى من الدرجة الأولى.. فهل نبيح لها اليوم الخروج من المنزل لمشاركة الرجل فى سياسة مجتمعنا؟ أو نمنعها الآن ما تمتعت به فى صدر الإسلام؟

وإذا كان الإسلام قد أعطى المرأة استقلالاً في «الذمة المالية» قبل كل الحضارات الإنسانية الأخرى، فهل نبيح لها اليوم الخروج من المنزل زارعة وتاجرة تنافس الرجال حفظًا لثروتها وتنمية لها - في هذا الميدان؟

وإذا كنا نأخذ الدين - والسنَّة بخاصة - عن أمهات المؤمنين والصحابيات اللائي نهضن بـ«الإفتاء» في الدين.. فهل نبيح لمن

حقه الافتاء في الدين أن يفتى في الدنيا.. أم أن سياسة الدولة أرفع من سياسة الدين وفقهه؟

وإذا كان مذهب الإمام محمد بن جرير الطبرى (٢٢٤-٣١٠هـ = ٩٢٨-٨٢٩م) قد أجاز أن تكون المرأة قاضية في كل أنواع الخصومات والمنازعات، قياسًا على جواز إفتائها في الدين.. فهل نبيح لها الخروج لمزاولة مهام القضاء؟

إذا كان الإسلام قد عرف المرأة - منذ سنوات ظهوره الأولى - مشاركة في هذه الميادين: السياسة - والقتال - والطب - والفتوى - والتجارة - والزراعة والحرف الصناعية.. وذلك فضلاً عن رسالتها الأولى والعظمى وهي إدارة البيت، وصناعة الأجيال الجديدة، وإحاطة الزوج بحنان المودة، والسكن الذي إليه يسكن ويستريح - فهل نبيح لها الخروج اليوم، من بيتها لتسهم مع الرجل في هذه الميادين، وفق ما «تستطيع وتطيق» وعلى النحو الذي لا يلغى أنوثتها ولا يطمس طبيعتها، فتختل حكمة التزاوج بين «الشقين المتكاملين والمتساويين» الرجل والمرأة؛ أنبيح لها الغثمانية» وهو عصر الحريم في الحقبة «المملوكية - العثمانية» وهو عصر التراجع والجمود - لنضعها في أعناق المرأة باسم الإسلام، والإسلام منها براء؟

ثم إذا كان الإسلام قد عرف المرأة المسلمة مشاركة فى هذه الميادين العامة.. فهل نهيئ لها أن تُعلم وتتعلم علوم هذه الميادين وفنونها «وفق الطاقة والاستطاعة» – سياسة.. وقانونًا.. وفنون قتال.. واقتصادًا وتجارة وزراعة.. وصناعة..

إلخ.. إلخ..؟ أنهيئ لها ذلك، ونبيحه ونترك لها حرية الاختيار؟ أنصنع ذلك فنسلحها لدخول الميادين التى أباح الإسلام لها النزول إلى ساحاتها أو نقف بها، فقط، كما قال الأستاذ المودودي عند «تعلم» ما يتعلق بشئون البيت والأولاد؟

#### مدى قوامة الرجل

إن الأستاذ المودودي - وهذا موطن الخطر في فكره عن المرأة - يخطئ في فهم «مضمون» قوامة الرجل على المرأة، ودائرة هذه القوامة ونطاقها، فالقوامة هي درجة في سلم القيادة، وليست كل هذا السلم.. فهي لا تلغي دور المرأة، وإنما تعطى الرحل درجة أعلى بين إرادات قائدة، وليس في فراغ من الإرادات القائدة. فالرسول على عندما يأمرنا إذا سرنا ثلاثة في طريق، أن نختار أحدنا أميرًا علينا، فهو يعنى القيادة التي تحسم عند الصراع، وتعارض الإرادات القائدة، وكذلك قوامة الرجل على المرأة، فإنها لا تعنى أنه القائد وحده.. وإنما تعنى ارتفاع منزلته إذا أهلته إمكاناته - درجة تتيح له اتخاذ القرار، في ضوء الشوري، وليس الانفراد الذي ينفي إرادة المرأة وقيادتها.. ولو لم يكن هذا هو المضمون الإسلامي «للقوامة» لما أمكن أن يكون كل من الرجل والمرأة راعيًا في ميدان واحد، هو البيت.. فهما أميران راعيان - وقائدان في ذات الميدان.. والقوامة درجة أعلى في سلم القيادة وليست السلم بأكمله!

ولقد يكون فهم الأستاذ المودودي للقوامة في المنزل غير بعيد عن هذا الفهم الذي قدمناه، فهو يقيد القوامة بأنها «ضمن حدود القانون» لكن فهمه لنطاقها الذى يمد هذا النطاق إلى سائر ميادين المجتمع، ومضمون هذه القوامة لديه فيما وراء المنزل، هو الذى يثير علامات الاستفهام حول مدى حظ هذا الفهم من الدقة والصواب.

فنحن نراه يستخدم مصطلحات من مثل: «إن المرأة تابعة للرجل» وإنها «لم تمنح حرية الإرادة والاختيار مثل ما أعطيه الرجل البالغ».

والأهم من ذلك أنه يجعل من قوامة الرحل على المرأة في الميدان الاجتماعي والسياسي، أي كل الميادين الخارجة عن المنزل، «نفيًا» لإرادة المرأة من هذه الميادين، فيقطع بتجريدها من كل الولايات، ويضعها في مرتبة أدنى من المرتبة التي وضع فيها أهل الذمة - كما تصورهم في دار الإسلام ودولته - فهو يحرد المرأة المسلمة من الحق في أن تسهم في عملية الشوري التي هي فريضة إسلامية عامة، وصفة من صفات المؤمنين، وفلسفة للأسرة ونظام الحكم على السواء.. وعندما يسأله سائل: هل يعود الضمير في الآية ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ [الشوري ٢٨] إلى الرجال وحدهم دون النساء؟ ألا يمكن أن يكون هذا الحكم شاملا للنساء مع الرجال؟ يجيب الأستاذ المودودي: «إن القرآن لا يعارض بعضه بعضًا، ولا تخالف أية منه أية أخرى، بل هي تشرحها، فالقرآن الذي قيل فيه ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ﴾ جاء فيه نفسه ﴿الرِّجَالُ قُوامُونُ عَلَى النِّسَاء﴾ [النساء: ٢٤] وهكذا أوصد القرآن على النساء باب مجلس الشورى وهو قوام على الأمة كلها». ثم يمضى الأستاذ المودودي فيستند إلى آية القوامة وإلى حديث «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة» في تقرير عزل المرأة عن كل مناصب الدولة فيقول: «إن المناصب الرئيسية في الدولة – رئاسة كانت أو وزارة أو عضوية مجلس الشوري أو إدارة مختلف مصالح الحكومة – لا تفوض إلى النساء».

وذلك بالرغم من معرفة المودودي بأن ملابسات هذا الحديث تخصصه، فلقد سأل الرسول والله عمن تولى ملك فارس بعد موت كسرى، فقالوا له: ابنته.. فقال هذا الحديث، نبوءة سياسية بزوال الدولة الكسروية، وانتصار العرب بالإسلام على الظلم التاريخي للدولة الفارسية.

برغم هذه الملابسات التي تخصص عموم هذا الحديث، يمضى الأستاذ المودودي ليقول، استنادًا إليه: «إن السياسة والحكم خارجان عن دائرة أعمال المرأة».

لقد أعطى الإسلام الحق للمرأة - بل أوجب عليها - أن تجتهد في الدين، وحجر عليها الأستاذ المودودي الاجتهاد في شئون الدنيا.. فكانت مقولته هذه - برغم اجتهاداته وتجديداته - ترديدًا لبعض من «تخلفنا الموروث».

# مجال الحجاب وحدوده

وفى قضية الحجاب يتسم فكر الأستاذ المودودى بالغلو أيضًا. قهو يرى أن الأصل والحكم الإسلامي هو حجب المرأة بالمنزل، إلا للضرورة القصوى، ولقد رأينا أن ما أباحه الإسلام للمرأة من ضروب الأعمال الدنيوية، يستحيل النهوض به وهى محجوبة بالمنزل، وهو يستدل على وجوب ملازمة المرأة المسلمة منزلها بتعميمه الأمر والحكم في الآية ﴿وَقَرْنَ فِي بَيُوتَكُنَ وَلاَ بَرَجْنَ مَنزلها بتعميمه الأمر والحكم في الآية ﴿وَقَرْنَ فِي بَيُوتَكُنَ وَلاَ بَرَجْنَ بَرُجْنَ الْجَاهِلِيّةِ الأولِي ﴾ [الأحزاب: ٣٣] وينفى الاعتراض القائل بأن هذه الآية وحكمها خاصة بنساء النبي وَ الله في المعول: «وهل كان بنساء بيت النبي عجز دون سائر النساء لا يدعهن يقمن بالأمور خارج البيت؟».

ونحن بدورتا نسأل الأستاذ المودودي: وهل كان بنساء بيت النبي على عجز عن العشرة الزوجية، حرم الله بسببه زواجهن من أحد بعد الرسول على أم أن تلك خصوصية لا يصح فيها التعميم؟ لقد كانت لرسول الله على الته المنازة ويحكم النبوة، ويحكم الإمارة ورئاسة الدولة، خصوصيات، وعندما يقول الله سبحانه وتعالى المومنين: ﴿يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بَيُوتَ النّي إلاَ أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى مُنْ مَعْمَمُ فَانْتَشْرُوا وَلا مُنْ الله عَلَى مِن الْحَق وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَ مِن وَرَاء حجاب ذَلِكُمْ أَنْ تُؤْدُوا رَسُولُ اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكِحُوا أَنْ تَنْكُمُ وَاللّه لا لاَ تَذْدُوا رَسُولُ اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكُمُ وَاللّه لا الله وَلاَ أَنْ تَنْكُحُوا أَنْ تَوْدُوا رَسُولُ اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكِحُوا أَنْ تَنْكِحُوا اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكُحُوا اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكُحُوا أَنْ تَنْكِحُوا اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكُمُ أَنْ تُؤْدُوا رَسُولُ اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكُحُوا أَنْ تَنْكُمُوا اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكُحُوا أَنْ تَنْكُوا اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكُمُوا أَنْ تَنْكُمُ أَنْ تُؤْدُوا رَسُولُ اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكُحُوا أَنْ عَنْدَ اللّه عَظِيمًا ﴿ [اللّه وَلاَ أَنْ تَنْكُمُوا اللّه عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب ٢٠].

عندما يقول الله للمؤمنين لا تنكحوا أزواج النبي من بعده، نفهم أنها خصوصية لبيت النبوة، وليست عجزًا من نساء النبي عن المعاشرة لغير النبى، على الله الكثر من أربع هو خصوصية وليس زيادة فى القوة الجنسية عن الآخرين.

على أن سياق آية ﴿وَقَرَن فِي بُيُوتِكُنُ ﴾ يقطع بأنها خاصة بنساء النبى على أن سياق آية ﴿وَقَرَن فِي بُيُوتِكُنُ ﴾ يقطع بأنها خاصة بنساء النبى على ذلك «ألفاظ» آيات السياق، وليس المعنى الذي يحتمل الخلاف والتأويل، فالله سبحانه وتعالى يوجه الحديث إلى نساء النبى على بخاصة، في آيات خمس سبقت هذه الآية.. وفيها يقول:

﴿ يَا نِسَاءَ النِّي مَن يَأْتِ مِنْكُنَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفَ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْن وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرًا ٢٠١، وَمَن يَقْنَتْ مِنْكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَالِحًا نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرْتَيْنِ وَأَعْتَدُنَا لَهَا رِزْقًا كَرِمًا ٣١١، يَا نِسَاءَ النِّي لَسَتْنَ كَأْحَدِ مِنَ النَّسَاءِ إِن اتَقَيْشُ فَلاَ تَحْصَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرْضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفًا ٣٢١) وَقَرْن فِي بُيُوتِكُنَّ وَلاَ تَبَرِّجَنَ تَبَرِّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولِي وَأَفِمْنَ الصُلاَةَ وَآتِينَ الرُّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنْمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّخِسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهُرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٠-٣٣].

ففى الآيات تصريح بأن نساء النبى لسن كغيرهن من النساء، وبأن من خصوصياتهن مضاعفة العذاب لهن ضعفين عن الفاحشة المبينة.. ومضاعفة الأجر مرتين عن القنوت لله ورسوله والعمل الصالح.. وفي سياق هذه الخصوصيات جاء الأمر لهن بالقرار في بيت النبي الله النبي ال

على أننا نقول: إن الأمر ﴿ وَقَرْن فَى بُيُوبَكُنُ ﴾ ليس معناه ملازمة نساء النبى البيت لا يخرجن منه، بل هو مرتبط ومفسر بقوله سبحانه: ﴿ وَلاَ تَبْرُجُنَ تَبُرُجَ الْجَاهِلَةِ الْأُولَى ﴾ فهو حجاب الحشمة، والصون عن تبرج الجاهلية، وليس التزام البيت دائمًا وأبدًا، ويشهد على ذلك أن نساء النبى لم يلزمن بيوتهن لا يخرجن منها بعد نزول هذه الآية، فلقد كن يخرجن لحاجاتهن، في حياة الرسول وين وبعد وفاته، وخروج عائشة للقتال في موقعة الجمل الرسول وينه على بن أبى طالب - شهير.

والأستاذ المودودى نفسه يحدثنا عن ذلك فيقول: «وتتفق الأحاديث على أن أزواج النبى ونساء المسلمين كن يصحبن النبى ويشيخ إلى ميدان القتال.. وبقى العمل عليه جاريًا بعد نزول الحجاب أيضًا».

# حسنات الأبرار

خصوصية الآية ليست بالأمر الغامض، الذى يحتمل الجدل.. ولا القرار فى البيت هنا يعنى لزومه والاختصاص به دونما خروج منه إلى غيره من ميادين الحياة.

إننا قد نطلب من ولاة الأمور ألا يزاولوا التجارة مثلاً، حال توليهم وظائفهم الكبرى.. وقد نحرم على بعض ذوى المناصب ارتياد بعض الأماكن المباحة، وقد نمنع فئة من الناس أن ترتدى أزياء أخرى، برغم أنها غير محرمة.. وجميع هذه الخصوصيات ترتبط بالمنصب والمهمة والوظيفة.. ولا تعنى النقص أو العجز..

كما أننا نقول إن حسنات الأبرار سيئات المقربين، دون أن نظن أن ذنوب المقربين أكثر وأعظم من ذنوب الأبرار.

ولقد رأينا الأستاذ المودودي يخالف جمهور الفقهاء في نطاق «حجاب» المرأة المسلمة.. فجمهور الفقهاء والمفسرين يرون أن الأصل هو جواز كشف المرأة وجهها وكفيها، إلا إذا خشيت الفتنة.. أما الأستاذ المودودي فالأصل عنده هو النقاب، وتغطية جميع أجزاء جسم المرأة، ولا يجوز كشف الوجه والكفين – أو غيرهما – إلا للضرورة، وهو بذلك قد ارتاد في حركة الصحوة الإسلامية التنظير لظاهرة الغلو بواسطة النقاب التي لا تكتفى بـ«الحجاب».

كذلك رأيناه يخلط بين «الخلوة الشرعية» التى لا ثالث فيها -والتى تغرى بتجاوز الحلال إلى الحرام - وبين الاختلاط فى الأماكن العامة.. فيحرم الاختلاط بتعميم وإطلاق.

تلك هى نظرة الأستاذ المودودى للمرأة المسلمة، ومكانها ومنزلتها فى المجتمع الإسلامى... وهى نظرة فى جملتها من بقايا «التخلف الموروث» الذى نسب - زورًا وبهتانًا - إلى الإسلام.. وليست التعبير بأى حال من الأحوال عن جوهر فكر الإسلام فى هذا الموضوع.. ويشهد على ذلك أن هناك رؤى مغايرة لهذه الرؤية، قدمها أعلام كثيرون فى حركة الاجتهاد والصحوة الإسلامية المعاصرة.

# الأحوال والأعراف

فداعية إسلامي يتحدث عن موقف الأستاذ المودودي هذا فيتعجب قائلا: «ومما لا يكاد يصدق أن يذهب مفكر إسلامي معاصر كالمودودي إلى التمسك بالحجاب، بمعنى نقاب الوجه، كأصل من الأصول الإسلامية، أو حتى كأدب أو عرف من آداب وأعراف الإسلام».

وتيار من تيارات الصحوة الإسلامية يقرر فى دستوره للمرأة - من بين ما يقرر - «للمرأة الحق فى أن تزاول التجارة والصناعة والزراعة، وأن تتولى العقود والمعاملات، وأن تملك كل أنواع الملك، وأن تنمى أموالها، وأن تباشر شئونها فى الحياة بنفسها.. ويجوز للمرأة أن تعين فى وظائف الدولة، ومناصب القضاء ما عدا محكمة المظالم، وأن تنتخب وتُنتخب فى مجلس الشورى، وأن تشترك فى انتخاب الخليفة ومبايعته».

وقبل هذا وذاك قال إمام التجديد والاجتهاد الإسلامي الحديث محمد عبده: «إن الرجل والمرأة أكفاء متماثلان في الحقوق والأعمال، كما أنهما متماثلان في الذات والإحساس والشعور والعقل» وليسا - كما قال المودودي - مختلفين في كل شيء عدا الآدمية - «الإنسانية».

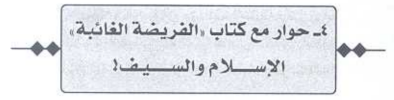
وعن القوامة - التي رآها المودودي «تبعية تجعل حرية إرادة المرأة واختيارها أدنى منها عند الرجل» - يقول الإمام محمد عبده عن هذه «القوامة»: «إنها درجة من درجات القيادة والرئاسة، يتصرف فيها المرءوس بإرادته واختياره.. فالمرأة من

الرجل، والرجل من المرأة بمنزلة الأعضاء من بدن الشخص الواحد، فالرجل بمنزلة الرأس والمرأة بمنزلة البدن. إن القوامة التى للرجل على المرأة، عندما توجب على المرأة شيئًا، فإنها توجب على الرجل أشياء».

إنها رؤى واجتهادات يدخل بعضها فى الاجتهاد والتجديد.. ويقف بعضها عند حدود التخلف الموروث.

وفى هذه الرؤى «المحافظة» حتى «الجمود» نجد المنطلقات والجذور لقسمات الغلو - التى تنتقص من قدر المرأة - لدى بعض فصائل المد الإسلامي الحديث!

\* \* \*



كتاب «الفريضة الغائبة» منسوب إلى مهندس الكهرباء محمد عبدالسلام فرج، المتهم الخامس فى قضية اغتيال الرئيس السابق أنور السادات، وأحد الذين حكم عليهم بالإعدام.

وبمقاييس «المستوى العلمى» أو «فن الكتابة والتأليف» فقد لا يرتفع مستوى الكتاب إلى الدرجة التى يستحق فيها التقييم والنقاش!.. لكن لابد من الاعتراف بأن كتابات من هذا القبيل وذلك المستوى قد غدت – فى طول بلادنا الإسلامية وعرضها – المحرك الأول والمرشد الأفعل لشباب مسلم ينطلق بروح الشهادة، فيصنع أحداثًا تؤثر فى التاريخ أكثر مما يؤثر اليوم علم العلماء وفقه الفقهاء!

ومن هنا وجب الحوار، بمنطق الإسلام وأدبه، مع الأفكار والقضايا والمقولات التي يطرحها هذا الكتاب.

إن الفكرة المحورية التى تتخلل كل صفحات هذا الكتاب الصغير هى فريضة الجهاد الإسلامى.. فهى الفريضة الغائبة، والتى لغيابها حل بالمسلمين ما هو حال بهم الآن. والجهاد الواجب هو ضد الأعداء الأقربين من الكفار، الذين هم «حكام العصر»، الذين يحكمون بلاد المسلمين!.. تلك هى الفكرة المحورية في الكتاب.

وفيما يتعلق بالشق الأول من هذه الفكرة - شق «الحهاد» --يكاد الكتاب أن يتبني مفهومًا يقصر معنى «الجهاد» على «القتال»، حتى ليوشك أن يقول إن «الحهاد» هو «القتال» فقط!... وفي هذا القصر، بل والقسر، تضييق لمعنى «الحهاد»، كما تحدد في فكرنا الاسلامي على امتداد تاريخه واختلاف تياراته الفكرية.. فلقد اتفق أعلام الفكر الإسلامي على أن «الجهاد» لغة، يعنى: «استفراغ الوسع وبذل الجهد في مدافعة الأعداء».. على تعدد في الميادين التي يبذل فيها الإنسان وسعه وجهده، وتنوع واختلاف في نوعية هؤلاء الأعداء.. فمن الفكر، إلى الكسب المادي، إلى الميادين المتعددة للقتال.. ومن الأعداء الظاهرين، إلى مجاهدة النفس، إلى مغالبة وسوسة الشياطين.. كلها ميادين لألوان وأنواع من «الجهاد».. وكذلك معنى «الجهاد»، شرعًا ينصرف إلى ما هو أعم من الحرب والقتال والصراع المسلح، ليشمل كل سبل «الدعاء إلى الدين الحق»". وعندما ينصرف إلى القتال فإنه يختص بقتال «من لا ذمة لهم من الكفار»!".

### هل جاءهم النبي بالذبح ؟

وانطلاقا من حصر معنى «الجهاد» فى «القتل والقتال» ينطلق كتاب «الفريضة الغائبة» إلى تبنى المقولة القائلة: «إن الإسلام قد انتشر بالسيف»!.. ويدافع عنها دفاع المستميت..

<sup>(</sup>١) الشريف الجرجاني (التعريفات) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨م.

<sup>(</sup>٢) مجمع اللغة العربية - القاهرة - المعجم الوسيط.

الأمر الذي يستوجب الحوار مع الأفكار التي أوردها هذا الكتاب، أو النصوص التي استشهد بها على هذه المقولة.. وذلك مثل:

فى ص ٤ يورد الكتاب حديثًا منسوبًا إلى الرسول و يقول فيه لقريش، وهو بمكة - قبل الهجرة - والمسلمون بعد فى مرحلة الاستضعاف -: «لقد جنتكم بالذبح»!.. والكتاب لا يخرج الحديث - الذى لم نجد له وجودًا فى أهم وأوثق مصادر السنة النبوية: «البخارى، ومسلم، والترمذى، والنسائى، وأبو داود، والدارمى، وابن ماجه، والموطأ، وابن حنبل، ومسند زيد بن على وطبقات ابن سعد»!

وهنا نسأل: هل حقاً كان هناك «ذبح» في المرحلة المكية؟...
وألا يدعونا ذلك إلى عرض المأثورات المروية، من مثل هذه
النصوص، على السيرة النبوية والواقع التاريخي للدعوة
الإسلامية؟.. وأيضًا عرض مثل هذا «الحديث» - حديث «الذبح»على ما رواه أبو موسى الأشعري: «إن رسول الله على سمّى لنا
نفسه أسماء، منها ما حفظناه، فقال: أنا محمد، وأحمد. ونبي
الرحمة ونبي التوبة، ونبي الملحمة! وكذلك الحديث الذي رواه
سلمان الفارسي: قال رسول الله على «إني لم أبعث لعانا، وإنما
بعثت رحمة للعالمين» وقبل كل ذلك، ألا يجدر عرض مثل هذه
المأثورات على الآية القرآنية المحكمة التي يخاطب بها المولى
رسوله فيقول له: ﴿وَمَا أَرْسُلْنَاكَ إِلاَ رَحْمَةُ لِلْعَالَمِينَ ﴿ الانبياء - ١٠٠٤]؟

<sup>(</sup>١) رواه مسلم والترمذي ، وابن ماجه ، وابن حنبل .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود وابن حنبل.

وفى ص ٢٧ و٢٨ يتحدث كتاب «الفريضة الغائبة» عن «آية السيف» التى يقول إنها نسخت كل آيات «الصبر» و«العفو» و«الصفح» و«الإعراض» لكنه يتجاهل أن آية السيف هذه قد نزلت فى «المشركين» فنصها: ﴿فَإِذَا انْسَلَحَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَنِثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَحُدُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلُ مُرْصَدِ النوبة - ٥] ومن ثم فإنها لا تنطبق على الذين يدعو كتاب «الفريضة الغائبة» إلى قتالهم الآن، من حكام المسلمين؛ لأن «الفريضة الغائبة» إلى قتالهم الآن، من حكام المسلمين؛ لأن هؤلاء الحكام -حتى بمنطق هذا الكتاب- ليسوا «مشركين» وإنما هم من الذين «يؤمنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعضه»... فالاستشهاد هنا في غير موضعه.

ثم إن الكتاب عندما يدعو إلى جهاد «حكام العصر» يقيسهم على «الخوارج» وعلى «مانعى الزكاة» زمن أبى بكر الصديق.. وهؤلاء ليسوا «بمشركين» حتى نستشهد على جهادهم وجهاد أمثالهم بآية السيف!

ويتصل بهذه الملاحظة ما جاء في ص ٢٨ بالكتاب، من نقده لقول السيوطى: إن آية السيف لم تنسخ آية: ﴿فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَى يَأْتَى اللَّهُ بِأُمْرِهِ ﴾ [البقرة: ١٠٩] فالحق هنا مع السيوطى، ولامجال لنقده، لسبب ما كان يصح أن يخفى على المتأمل؛ ذلك أن «آية السيف» قد نزلت في المشركين بينما آية ﴿فَاعْفُوا وَاصَفَحُوا ﴾ قد نزلت في المشركين بينما آية ﴿فَاعْفُوا وَاصَفَحُوا ﴾ قد نزلت في «أهل الكتاب»، وسياقها يقول: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِن قَبْلُ وَمَن يَتَبَدُّلُ الْكُفْرَ بِالْإِعَانِ فَقَدْ صَلْ سَوَاءَ السَّبِيل ١٨٥) وَدُ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَو يَرْدُونِكُمْ مِن بَعْدِ إِعَانِكُمْ كُفَارًا

حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُمُ الْحَقُ فَاعْفُوا وَاصْفُحُوا حَثَى يَأْتَى الله الله الله عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ الله الله الله الله عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ [الله الله الله الله الله على من الآيتين مختلف وسبب النزول مختلف، والمرادون في كل من الآيتين مختلفون اختلافًا نوعيًا.

ثم إن علاقة الإسلام والمسلمين الأوائل بالقتال والسيف والجهاد المسلح والصراع العنيف واستخدامهم هذه الأدوات أمر يحتاج إلى إيضاح.

لقد أمضى المسلمون الأوائل بمكة ثلاث عشرة سنة فى ظروف «الاستضعاف».. وكان طبيعيًا ألا يكون «القتال» أمرًا واردًا فى التكليف الإلهى لنبيه – عليه الصلاة والسلام – وللمؤمنين فى تلك المرحلة التى سبقت الهجرة من مكة إلى المدينة.. تشهد بذلك الآيات والسور المكية للقرآن الكريم ففيها نقرأ قول الله للرسول: ﴿ الْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السِّينَةُ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴾ [المزمنون ٢٦]. ﴿ وَمَنْ أَخْسَنُ قُولاً مِمُن دَعًا إِلَى الله وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَمَا يَلَقًاهَا إِلاَ اللهِ عَدَاوَةٌ كَأَنُهُ وَلَى حَمِيمٌ (٢٤)، ومَا يَلَقًاهَا إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقًاهَا إِلاَّ اللهِ عَظِيم ﴾ [نصلت: ٣٠-٣٥].

وحتى بالمدينة المنورة - بعد الهجرة، وقيام الدولة الإسلامية، ولحين من الدهر - كانت آيات القرآن الكريم تؤكد على «الجهاد» غير القتالي في الصراع بين المؤمنين والمشركين، فلقد أصبح للإسلام كيان متميز، واتخذ هذا الكيان لنفسه من المدينة مجالاً حيويًا، غدت لأهله فيه حرية الدعوة إلى الدين الجديد...

ففى هذا المناخ، وبرغم انتهاء مرحلة «الاستضعاف» بالنسبة للمسلمين، نجد الله سبحانه يوحى إلى رسوله قوله: ﴿وَاصْبِرْعَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجُرًا جَمِيلاً ١٠١ وَذَرْنِي وَالْمُكَذَبِينَ أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهْلَهُمْ قَلِلا ﴾ [المزمل: ١١،١٠] وحتى عندما كان اليهود يمارسون مع الرسول خلقهم العريق واللصيق، وهو نقض العهود وخيانة المواثيق، كان الوحى ينزل من السماء فيقول: ﴿فَبِمَا نَقْضِهمْ مِثَاقَهُمْ لَعْنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبُهُمْ قَاسِيّةً يُحَرَّفُونَ الْكُلِمَ عَنْ مَواضِعِهِ وَ نَسُوا حَظًا مِمَّا لَكُلُم عَنْ مَواضِعِهِ وَ نَسُوا حَظًا مِمَّا فَلَيْهُمْ وَاصْفَحَ وَكُرُوا بِهِ وَلاَ تَوَالُ تَطُلِعُ عَلَى حَائِنَةٍ مِنْهُمْ إِلاَّ قَلِيلاً مِنْهُمْ فَاعْفُءَ عَنْهُمْ وَاصْفَحَ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِينَ ﴾ [المائدة: ١٢].

لكن الهجرة، وقد أنهت دور «الاستضعاف»، قد صاحبها تطور مهم في أدوات الصراع «المأذون بها»، من الله سبحانه، للمسلمين، ضد أعداء الدين الجديد.. فبها، وبالدولة التي أقاموها بالمدينة، قد أصبح بالإمكان أن يتجاوزوا تلك المرحلة التي كانوا يواجهون فيها العنت «بالعفو» و«الصفح» و«الهجر الجميل»! ومن ثم فلقد أحل الله لهم النهوض إلى الصراع ضد أعدائهم، متخذين أدوات أشد وأدخل في باب العنف من تلك الأدوات.. وعندما كان الرسول على مهاجرًا من مكة إلى المدينة، نزل الوحي بآيات تتحدث عن دور «الصراع» في انتصار الحق على الباطل، وحق المظلومين الذين أخرجهم الظالمون من ديارهم، في الدخول إلى هذا الميدان ﴿إنّ اللّه يُدَافِعُ عَن الّذِينَ آمَنُوا إِنْ اللّه لا يُحِبّ كُلُ حُوانٍ كَفُورِ (٣٨) أَذِنَ لِلّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنّ اللّه عَلَى نَضرهِمْ لَقَدِيرٌ ٣٨) الدِينَ أَخْرُوا مِنْ دِيَارهِمْ بِغَيْرِ حَقّ إِلاّ أَنْ يَقُولُوا رَبُنَا اللّه نَضرهِمْ لَقَدِيرٌ ٣٨) الدِينَ أَخْرَاهُمْ مِنْ دِيَارهِمْ بِغَيْرِ حَقّ إِلاّ أَنْ يَقُولُوا رَبُنَا اللّه نَضرهِمْ لَقَدِيرٌ ٣٨) الدِينَ أَخْرَاهُمْ مِنْ دِيَارهِمْ بِغَيْرِ حَقّ إِلاّ أَنْ يَقُولُوا رَبُنَا اللّه نَضرهِمْ لَقَدِيرٌ ٣١) الدِينَ أَخْرَاهُمْ مِنْ دِيَارهِمْ بِغَيْرِ حَقّ إِلاّ أَنْ يَقُولُوا رَبُنَا اللّه نَصْرهِمْ لَقَدِيرٌ ٣١) الدِينَ أَخْرَاهُمْ مِنْ دِيَارهِمْ بِغَيْرِ حَقّ إِلاّ أَنْ يَقُولُوا رَبُنَا اللّه نَصْرهِمْ لَقَدِيرٌ ١٩٥) الدِينَ أَخْرَاهُمْ مِنْ دِيَارهِمْ بِغَيْرِ حَقّ إِلاَ أَنْ يَقُولُوا رَبُنَا اللّه

وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَهُدْمَتْ صَوَامِعٌ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنْصُرَنَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوى عَزِيزٌ ﴾

[الصع: ٢٨-٠٤].

وقال المفسرون لهذه الآيات -التي صاحب نزولها تمام حدث الهجرة - إنها قد أعطت المسلمين «الإذن» في القتال.. وإن كان المتأمل في نصها، والمتفقه لكلماتها، لا يجد بها أكثر من الإذن والـ تـوجـيـه إلى «الصراع» ضد الأعداء، أيًا كانت أدوات هذا الصراع، وأيًا كان مكانها من «أدوات القتال».

وفيما بين السنة الأولى من الهجرة والسنة السابعة، التى أعقبت صلح الحديبية والتى تمت فيها «عمرة القضاء»، فى هذه السنوات السبع شهد المسلمون أكثر من عشرين غزوة، مارسوا القتال فى عدد منها. ومع ذلك، فلقد ظل قتالهم هذا – طوال هذه السنوات – محكومًا «بالإذن» الإلهى للمظلومين فى أن يستخدموا أدوات «الصراع» الملائمة فى ردع الظالمين الذين أخرجوهم من الديار! فلما كانت السنة السابعة من الهجرة، وتجهز المسلمون للسفر من المدينة قاصدين مكة لأداء عمرة القضاء، وفقًا لصلح الحديبية الذى أبرموه مع قريش فى عامهم المنصرم، توجس المسلمون خيفة من غدر المشركين بهم عند أدائهم لمناسك العمرة، فهم سيدخلون مكة معتمرين، وليس معهم من السلاح سوى سلاح المسافر.. ثم إن الوقت فى الأشهر الحرم التى لا يحل فيها

للمسلمين القتال، والمكان هو الحرم الآمن الذى لا يجوز فيه قتال.. فما الضمان من غدر المشركين وأخذهم المسلمين على غرة، في هذا التوقيت، وذلك المكان، وتلك الملابسات؟!

### قتال من نقضوا العهود

وأمام خشية المسلمين هذه من غدر المشركين ونقضهم عهد الحديبية، نزل وحى الله بآياته التى «تأمر» - بل إن شئت الدقة «تأذن» - «بالقتال»، إذا ما نقض المشركون العهد وتطلب الحال من المسلمين قتال أعدائهم المشركين، حتى ولو كان «رد العدوان» هذا في الشهر الحرام والبيت الحرام ﴿ وَقَاتِلُوا في سَبيل اللّهِ الدِّينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللّهَ لاَ يُجِبُ المُعْتَدِينَ ١٩٠١ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَحْرَجُوكُمْ وَالْفِئْتَةُ أَشَدُ مِنَ القَتْل وَلاَ تُقَاتِلُوهُمْ عَنْدَ الْمَسْجِد الْحَرَام حَتَى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتِلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ١٩١١ فَإِن انْتَهُوا فَإِنْ اللّه عَفُورٌ رَحِم ١٩٢١ وَقَاتُلُوهُمْ حَتَى لاَ نَكُونَ فِئْتَةً وَيَكُونَ الدِينُ لِلّه فَإِن انْتَهُوا فَلاَ عُدُوانَ إِلاَّ عَلَى وَقَاتِلُوهُمْ حَتَى لاَ نَكُونَ فَئِنَةً وَيَكُونَ الدِينُ لِلّه فَإِن انْتَهُوا فَلاَ عُدُوانَ إِلاَّ عَلَى الطَّالِمِينَ ١٩٢١ الشَهْر الْحَرَام وَالْحُرَام وَالْحُرُمُ مَاتَ قَصَاصٌ فَمَن الظّالِمِينَ ١٩٣١ اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّه وَاغْمُوا اللّه وَاعْلَمُوا أَنْ اللّه مَعَ الْمُتَقِينَ ﴾.

[البقرة: ١٩٤–١٩٤].

فأمام عدوان المشركين.. ونقضهم العهد.. واستحلالهم حرمة الشهر الحرام والبيت الحرام.. فإن على المؤمنين قتال الذين أخرجوهم من ديارهم، واجتهدوا في فتنتهم عن دينهم، دونما تحرج من «الحرمات».. ذلك أن «الحرمات قصاص» وفي القصاص حياة لأولى الألباب! لقد كان ذلك «إذناً».. وهو لم يوضع في التطبيق، فلقد تمت العمرة دون غدر ولا قتال!

بل وأكثر من ذلك. فإننا عندما نتأمل آيات «القتال» في سورة «براءة» – «التوبة»، تلك التي يحسب البعض أنها تشرع لنشر الإسلام بالسيف، حتى أنهم ليقولون إنها قد خلت – لهذا السبب – من «البسملة» حتى لا تفتتح بذكر «الرحمن الرحيم»! حتى آيات القتال في هذه السورة – والمشهورة إحداها بآية السيف – نراها تأمر المسلمين بقتال من نقض العهد وغدر بالمواثيق، دون الذين استقاموا على عهدهم، برغم أنهم مشركون!.. فهي تشرع للفتح، حتى يعود المهاجرون الذين أخرجوا من ديارهم إلى تلك الديار، وحتى ينال الناكثون للعهود ما يستحقون من جزاء وتأديب.. وحتى تأمن الدعوة الإسلامية غدر هؤلاء الناكثين.. فما فيها من عنف مشروع لا علاقة له بدالعدوان» ولا بنشر الدين عن طريق «القتال».

﴿ بَرَاءَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدَتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ١١ فَسِيحُوا فَى الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى اللَّهِ وَأَنْ اللَّهَ مُخْزِى الْكَافِرِينَ ٢١ وَأَذَانٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجَ الْأَكْبَرِ أَنَّ اللَّهَ بَرَىءٌ مِنَ وَأَذَانٌ مِنَ اللَّهَ بَرَىءٌ مِنَ

المُشرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإِنْ تَبَشَمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَإِنْ تَوَلِّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنْكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى اللّهِ وَبَشَرِ اللّهِ يَنْ عَمْرُوا بِعَدَّابٍ أَلِيم (٣) إِلاَّ الّذِينَ عَاهَدَتُمْ مِنَ المُشرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنْفُصُوكُمْ شَيْنًا وَلَمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتَمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدْتِهِمْ إِنُ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَقِينَ (٤) فَإِذَا انْسَلَحَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدْتِهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَقِينَ (٤) فَإِذَا انْسَلَحَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمْ وَحُدُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلُّ مُرْصَدِ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَآتَوُا الرَّكَاةَ فَحَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٥) مُرْصَدِ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَآتَوُا الرِّكَاةَ فَحَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٥) وَإِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارِكَ فَأَجِرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللّهِ ثُمْ أَبِلُغُهُ مَامِنَهُ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ السَّجَارِكَ فَأَجِرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللّهِ ثُمْ أَبِلْعُهُ مَامِنَهُ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارِكَ فَأَجُرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللّهِ ثُمْ أَبِيعُهُ مَامِنَهُ وَلِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ عَاهُدَتُمْ عِنْدَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ إِنُ اللّهُ يُحِبُ الْمُثَهِينَ ﴾ [التوبة: ١-٧].

﴿ وَإِنْ نَكَثُوا أَيْمَانَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُوا أَبْمُةَ الْكُفْرِ إِنْهُمْ لاَ أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنْتَهُونَ (١٢) أَلاَ تَقَاتِلُونَ قَوْمًا نَكَثُوا أَيْمَانَهُمْ وَهَمُّوا يِإِحْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمْ بَدَءُو كُمْ أُولَ مَرَّةٍ أَتَحْشَوْنَهُمْ فَاللَّهُ أَحَقُ أَنْ تَحْشَوْهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (١٣) قَاتِلُوهُمْ يُعَذَّبُهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْرِهِمْ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صَدُورَ قَوْم مُؤْمِنِينَ (١٤) وَيُذْهِبْ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٢-١٥].

# آية السيف في المشركين

فبرغم أن المناسبة كانت محاطة بنضج الظروف السياسية لفتح المسلمين مكة، وهو الفتح الذي يمثل «عودة» المهاجرين إلى الوطن الذي «أخرجوا» منه قسرًا وظلمًا وعدوانًا.. ويرغم ما يمثله هذا «الفتح» من شرط ضروري لتأمين الدعوة الإسلامية وضمان

حرية دعاتها في شبه الجزيرة بالقضاء على البؤرة المشركة المحركة للقوى المناونة للدين الجديد.. برغم كل ذلك فلقد ظل الأمر الإلهى بالقتال – في سورة التوبة، وفي آية السيف محكومًا بالنهج الإسلامي الأصيل: أن لا عدوان إلا على المعتدين الظالمين الناكثين للعهود!.. ولم يكن ذلك بالأمر الغريب على أهل دين رسم لهم دينهم ذلك النهج.. فلم يكن القتال الإسلامي غاية للإسلام ولا للمسلمين، وإنما كان سبيلاً لكسر الطوق الظالم عن المستضعفين الذين يئنون تحت وطأة المشركين..

﴿ وَمَا لَكُمْ لا نَقَاتِلُون في سَبِلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرَّجَالِ وَالنَّسَاءِ
وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أُحْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَل لَنَا مِنْ
لَدُنُكَ وَلِيًّا وَاجْعَل لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا (٥٧) الَّذِينَ آمَنُوا يَقَاتِلُون في سَبِيلِ اللّهِ
وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُون في سَبِيلِ الطُّاغُوتِ فَقَاتِلُوا أُولِيَاءَ الشَّيْطَانِ إِنْ كَيْدَ
الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ [النساء ٥٠، ٧٦] والقرية الظالم أهلها هنا المقصود بها مكة قبل الفتح.

فهو قتال فى سبيل الله، ولتحرير المستضعفين، يجابه به المسلمون الطاغوت الذى يعنى: الطغيان والعدوان والتطاول ومجاوزة الحدود من قبل المشركين.

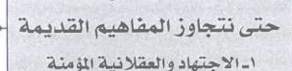
ثم إن «آية السيف» قد نزلت في «المشركين» الذين نقضوا العهد وفتنوا المسلمين عن دينهم - والفتنة أشد من القتل - وأخرجوهم من ديارهم، واعتدوا عليهم في دار هجرتهم.. ومن ثم فإن عمومها خاص بمن لهم هذه الصفات.

ذلك هو المنطق، منطق الفقه، والوعى بأيات الله... وهو منطق يقطع بأن استخدام هذه الآيات في كتاب «الفريضة الغائبة» - لإثبات مقولة أن الإسلام قد انتشر بالسيف-هو استخدام يجانبه الصواب.. وأكثر منه مجانبة للصواب استخدام آيات تتحدث عن قتال «المشركين» للتشريع لقتال «حكام العصر» الذين يحكمون اليوم في عالم الإسلام.

ولتلك القضية الأخطر، في هذا الكتاب، حديث مستقل، ندير فيه مع هذا الشباب المسلم حوارًا موضوعيًّا يزدان بأدب الحوار في الإسلام (۱).

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا «الفريضة الغائبة؛ عرض وحوار وتقييم» طبعة بيروت سنة ١٩٨٢م.

# الفصل الثاني



لا وحى بعد القرآن ولا نبوة بعد محمد - وَاللَّهُ - هذه هى شريعة الرسالة الإسلامية، ختام كل الرسالات. فقد احتفظت هذه الشريعة بالثبات فى كل الأحكام ولكنها أتاحت الفرصة لكل ما هو متغير فى شئون الدنيا بحيث فتحت باب الاجتهاد أمام العقل المؤمن.

لقد وقفت الشريعة الإسلامية عند «التفصيل» في الأحكام لما هو «ثابت»، و«الإجمال» في الأحكام لما هو متغير فاكتفت إزاء المتغيرات من شئون الدنيا بما يمثل فلسفة للتشريع والتقنين. وذلك حتى لا ينسخ التطور الأحكام الإلهية إن هي فصلت وقننت لهذه المتغيرات، وأيضًا حتى لا تحدث قطيعة معرفية في فلسفة التشريع بين الفقه المتطور وبين ثوابت الشريعة وروحها المتميزة. فاحتفظت الشريعة الإلهية بالثبات الذي حقق لها التواصل في حضارة الأمة وفقه فقهائها عبر الزمان والمكان. وواكب الفقه كل المستجدات مع التزامه بفلسفة التشريع الإسلامي وهو يقنن لكل جديد، فكان كالفروع النامية التي تظلل المساحات الجديدة في الواقع المتطور مع استمدادها روح التشريع الإسلامي من المنابع والجذور.

ولهذه الحقيقة من حقائق الوسطية الحامعة بين الثوابت والمتغيرات.. بين الشريعة - التي هي وضع إلهي ثابت - وبين الفقه - الذي هو اجتهاد الفقهاء في إطار الشريعة الثابتة - لهذه الحقيقة كان «الاجتهاد» فريضة كفائية من فرائض الإسلام بحب على الأمة أن تخصص له من علمائها من ينهض بفريضته، وإلا وقع عليها الإثم بكاملها.. وغير آيات التدبر والتعقل والتفكر والنظر، ففي القرآن الكريم أيضًا ﴿وَلُو رَدُوهُ إِلَى الرَّسُولَ وَإِلَى أُولَى الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلَمُهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ ﴾ [النساء: ٨٣] وفيه ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْلاً نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا في الدّين وَلِيُنَدُرُوا قَوْمَهُمْ إِذًا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلْهُمْ يَحْذُرُونَ ﴾ [التربة: ١٢٢].. وحتى في عصر البعثة النبوية عندما كان البلاغ القرآني والبيان النبوى يجيبان عن علامات استفهام المجتمع المسلم، كان الرسول على يرسى قواعد الاجتهاد الإسلامي، ليس بمجرد السماح به، بل بالحث عليه والترغيب فيه.. فهو القائل «من اجتهد برأيه فأصاب فله أجران، ومن أخطأ فله أجر واحد».

ومن نعم الإسلام على العقل المسلم أنه لم يحظر عليه الاجتهاد في ميدان يستطيع الاجتهاد فيه، فباستثناء الغيب وما لا يستطيع العقل أن يفقه كنهه أو يستقل بإدراكه.. فتح الإسلام أمام العقل المسلم آفاق الاجتهاد. ففي النصوص قطعية الدلالة والثبوت هناك اجتهاد في فهمها وفي تقعيد وتقنين أحكامها، وفي تنزيل هذه الأحكام، وفي النصوص ظنية الدلالة هناك اجتهاد في دلالتها.. وفي النصوص ظنية الثبوت هناك اجتهاد

في ثبوتها.. أما ما لا نص فيه، فأبواب الاجتهاد فيه مفتوحة لقياس أحكامه على غيره مما فيه أحكام نصية وبينهما علاقات.. ولأن الاجتهاد الإسلامي فريضة إسلامية، تحولت في الحضارة الإسلامية إلى علم من علوم الإسلام فإن قواعدها وضوابطها وشروطها قد صانتها، ويجب أن تصونها دائمًا وأبدًا، عن الأدعياء وعن الأعداء.. فهذا العلم ككل العلوم الإسلامية مؤسس على الكتاب والسنة، والغاية منه تحقيق إسلامية الفكر الإسلامي في كل ميادين الاجتهاد.. ولعل في حديث رسول الله عَيِّ إلى معاذ بن جبل، حول الاجتهاد في أحكام القضاء -عندما ولاه «اليمن» - ما يمثل بواكير التقعيد والضبط للاجتهاد الإسلامي، المؤسس على القرآن الكريم، وسنة الرسول، عليه الصلاة والسلام.. فلقد سأل الرسول معاذا عن سبل استنباطه للأحكام التي سيقضى بها بين الناس قائلاً: «بم تقضى؟» فقال: بكتاب الله. فسأله: «فإن لم تجده في كتاب الله؟» فقال: أقضى بما قضى به رسول الله. فسأله: «فإن لم تجده فيما قضى به رسول الله؟» فقال: أحتهد رأيم ولا آلو. وعند ذلك، قال الرسول ﷺ: «الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله».

وانطلاقًا من هذا العلم، الذي عرفوه - في اصطلاح الأصوليين - بأنه «استفراغ الفقيه الوسع لتحصيل ظن بحكم شرعي».. وميزوا فيه بين الاجتهاد في العلوم الشرعية، والذي يلزم له: معرفة الأصول - كتابًا وسنة - ومعرفة الاستنباط منها - بالقياس.. وبين الاجتهاد في العلوم العقلية، والذي يلزم

له: معرفة الدلائل العقلية.. ومعرفة وجه الاستنباط منها.. كما وضعوا له شروطًا يوفر اجتماعها لأهله القدرة على الوفاء بما يقتضيه وذلك من مثل:

- التمكن من اللغة، حتى يمكن إدراك أسرار التركيب القرآنى ومقاصد السنة النبوية.
- ٢ الفهم والتدبر لآيات الأحكام في القرآن ولناسخه ومنسوخه
   وعامه وخاصه، ومطلقه ومقيده وكذلك فقه السنة
   وعلومها رواية ودراية، سندًا ومتنًا.
- ٣ والمعرفة بأصول الفقه واجتهادات أئمته ومسائل الإجماع والقياس فيه.
- ٤ والحذق لروح التشريع وفلسفته ولمقاصد الشريعة على
   النحو الذي يكون ملكة الاجتهاد لدى المجتهد.

وإذا كانت هذه الشروط التى اشترطها العلماء فى المجتهد الذى يستحق ولوج باب الاجتهاد قد استقرت فى قواعد هذا العلم بتراثنا الإسلامى فإن دواعى وضرورات الاجتهاد الإسلامى خالدة ومتجددة تأبى إغلاق بابه ما دامت للإنسان حياة وتكاليف فى عمران هذه الحياة.. فمن دواعى الاجتهاد وضروراته:

١ - خلود الشريعة الإسلامية لختمها الشرائع الإلهية للرسل، الأمر الذي يحتم الاجتهاد للمستجدات كي تظل الشريعة وافية بإسلامية الحياة ومحققة اقتران الحكم الإلهي بالواقع المعيش.

- ٢ وعالمية الرسالة المحمدية الأمر الذي يحتم الاجتهاد للواقع
   المختلف باختلاف الأمكنة والأزمنة والأمم والأعراف.
- ٣- وطروء البدع على أحكام الشريعة بالزيادة والنقصان
   بمرور الأزمنة الأمر الذي يحتم الاجتهاد لإزالة البدع،
   وكشف الوجه والجوهر الحقيقي لشريعة الإسلام.
- ٤- وتناهى نصوص الأحكام فى الكتاب والسنة ولا نهائية المشكلات والوقائع المستجدة فى الحياة، الأمر الذى يحتم الاجتهاد لاستنباط فروع جديدة تستجيب للمستجدات الجديدة كى تضبط حركتها بأحكام الإسلام.

وإذا كان علماء الإسلام قد ميزوا في مراتب المجتهدين بين ثلاث مراتب: الأولى: مرتبة الاجتهاد المطلق، الذى «يستنبط» صاحبه الأحكام من المنابع – الكتاب والسنة – مباشرة. والثانية: مرتبة الاجتهاد في المذهب، الذى «يستنبط» صاحبه الأحكام من «قواعد» إمام المذهب. والثالثة: مرتبة اجتهاد الفتوى، التى تقف عند حدود «الترجيح» بين «أقوال» إمام المذهب.. فإن الاجتهاد، على إطلاقه، قد ظل سُنَّة مستمرة على مر تاريخنا الحضارى، لم يخل منه عصر – مثله في ذلك مثل التجديد، الذي تحدث عنه رسول الله، على أمر دينها».

لكن هذا التاريخ الحضارى الإسلامى قد شهد عصور ازدهار للاجتهاد، مثل الاجتهاد فيها «القاعدة».. وشهد عصور تراجع، كان الاجتهاد فيها «الاستثناء».. كما صعد الاجتهاد في عصور الازدهار إلى مرتبته الأولى - الاجتهاد المطلق - وهبط في عصور التراجع إلى المرتبة الثانية أو الثالثة - اجتهاد المذهب... أو اجتهاد الفتوى.

ولما كانت اليقظة الإسلامية المعاصرة إنما تمثل مشروعًا للإحياء الحضارى والتجديد الفكرى، تواجه به جمود وتقليد التخلف الموروث عن عصور التراجع الحضارى، وانفلات التغريب وتفريط دعاة التقليد للنموذج الغربي.. فإن الاجتهاد الإسلامي المضبوط بضوابط هذا العلم الإسلامي هو سبيل اليقظة الإسلامية المعاصرة، والذي تستعيد به فعالية المنابع الجوهرية والنقية للإسلام، بعد إزاحة البدع من على وجهها.. وهو أداة تنمية «العقلانية - الإسلامية - المؤمنة» القادرة على فقه الأحكام وفقه الواقع، وعلى عقد القران بينهما.

#### عقلانية الإسلام

وإذا كانت «العقلانية الغربية» - فى حقبتها اليونانية - قد انفصلت عن «الوحى والنقل» لغيبة الوحى والنقل عن مجتمعها اليونانى.. وإذا كانت «العقلانية الأوربية» - فى طورها الحديث والمعاصر - قد تمردت على الكنيسة ولاهوتها.. فإن هذا الفصام النكد قد برئت منه حضارة الإسلام، فكانت عقلانية الإسلام ثمرة من ثمرات النظر والتدبر والتفكر التى أوجبها القرآن، كما كانت محكومة - ككل ملكات الإنسان النسبية - بالعلم الإلهى المطلق

والمحيط، ومتخصصة في الميادين التي يستطيع العقل الإنساني أن يستقل بإدراك حقائقها ومعارفها وقوانينها.

وإذا كان الإمام أبو حامد الغزالي قد شبه العقل بالبصر، والشرع بالنور، وقال: «إن أهل السنة قد تحققوا أن لا معاندة بين الشرع المنقول والحق المعقول، وعرفوا أن من ظن وجوب الجمود على التقليد، واتباع الظواهر، ما أتوا به إلا من ضعف العقول وقلة البصائر، وأن من تغلغل في تصرف العقل حتى صادموا به قواطع الشرع، ما أتوا به إلا من خبث الضمائر، فميل أولئك إلى التفريط وميل هؤلاء إلى الإفراط، وكلاهما بعيد عن الحزم والاحتياط.. فمثال العقل: البصر السليم عن الآفات والأذاء، ومثال القرآن: الشمس المنتشرة الضياء، فأخلِق بأن يكون طالب الاهتداء المستغنى إذا استغنى بأحدهما عن الآخر في غمار الأغبياء. فالمعرض عن العقل، مكتفيًا بنور القرآن، مثاله: المتعرض لنور الشمس مغمضًا للأجفان، قلا فرق بينه وبين العميان. فالعقل مع الشرع نور على نور»، فإن الإمام الشهيد حسن البنا قد قال: «إن الإسلام لم يحجر على الأفكار ولم يحبس العقول.. بل جاء يحرر العقل، ويحث على النظر في الكون، ويرفع قدر العلم والعلماء، ويرحب بالصالح النافع من كل شيء «والحكمة ضالة المؤمن أني وجدها فهو أحق بها».. ولقد يتناول كل من النظر الشرعي والنظر العقلي ما لا يدخل في دائرة الآخر، ولكنهما لن يختلفا في القطعي فلن تصطدم حقيقة علمية بقاعدة شرعية ثابتة، ويؤول الظني منها ليتفق مع القطعي، فإن كانا

ظنيين فالنظر الشرعى أولى بالاتباع حتى يثبت العقلى أو ينهار...
وإذا كان العقل البشرى قد تذبذب بين: طور الخرافة والبساطة
والتسليم المطلق للغيب.. وطور الجمود والمادية والتنكر لهذا
الغيب المجهول.. وكلا هذين اللونين من ألوان التفكير خطأ صريح
وغلو فاحش، وجهالة من الإنسان – بما يحيط بالإنسان – فلقد
جاء الإسلام الحنيف يفصل في القضية فصلاً حقًا، فجمع بين
الإيمان بالغيب والانتفاع بالعقل.

إن المجتمع الإنساني لن يصلحه إلا اعتقاد روحي يبعث في النفوس مراقبة الله.. في الوقت الذي يجب على الناس فيه أن يطلقوا لعقولهم العنان لتعلم وتعرف وتخترع وتكتشف وتسخر هذه المادة الصماء، وتنتفع بما في الوجود من خيرات وميزات.. فإلى هذا اللون من التفكير، الذي يجمع بين العقليتين، الغيبية والعلمية، ندعو الناس».

هكذا استقر الرأى فى تراثنا الحضارى على أن الاجتهاد هو أداة البعث الإسلامى وسبيل الإحياء والتجديد.. وعلى أن العقلانية الإسلامية – الجامعة بين العقل والنقل – هى أداة هذا الاجتهاد. وعلى هذا الدرب سارت يقظتنا الإسلامية الحديثة والمعاصرة، رافضة غلو الإفراط والتفريط.

وكما لا يقيم الإسلام تناقضًا بين عالم الغيب وعالم الشهادة – فى مصادر المعرفة – بل يجمع بينهما، جاعلاً كتاب الله المقروء – الوحى – وكتاب المنظور – الكون – مصدرين للمعرفة الإنسانية. وكما لا يقيم تناقضًا بين «العقل» و«النقل» – فى سبل

المعرفة - بل يجمع بينهما، مع إضافة «الحواس» و«الوجدان» إليهما، كهدايات أربع يهتدي بها الإنسان.. فإن المنهاج الإسلامي لا يقيم تناقضًا بين المنابع - كتابًا وسُنَّة - وبين ثوابت التراث التي تأسست على هذه المنابع، مميزًا بين هذه الثوابت وبين المتغيرات والمذهبيات التي ارتبطت بتجارب تجاوزها تطور التاريخ.. وحول هذه الحقيقة كانت دعوة الإمام محمد عبده إلى «تحرير الفكر من قيد التقليد.. وفهم الدين على طريقة سلف الأمة قبل ظهور الخلاف، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى...... وكانت كلمات الإمام البنا التي قال فيها: «إن أساس التعاليم الإسلامية ومعينها هو كتاب الله تبارك وتعالى، وسنة رسوله عَيْنَةً. وإن كثيرًا من الآراء والعلوم التي اتصلت بالإسلام وتلونت بلونه تحمل لون العصور التي أوجدتها والشعوب التي عاصرتها، ولهذا يجب أن تستقى النظم الإسلامية التي تحمل عليها الأمة من هذا المعين الصافي، معين السهولة الأولى، وأن يفهم الاسلام كما كان يفهمه الصحابة والتابعون من السلف الصالح رضوان الله عليهم، وأن نقف عند هذه الحدود الربانية النبوية حتى لا نقيد أنفسنا بغير ما يقيدنا به الله، ولانلزم عصرنا لون عصر لا يتفق معه، والإسلام دين البشرية جمعاء». فهو اجتهاد يرى فيه العقل المسلم واقعه المعاصر في ضوء منابع الإسلام دونما تقليد لتجارب تاريخية، أو جمود عند فكر وسيط تجاوزه التاريخ.. وبغير هذا المنهاج لا نفهم حكمة خلود فريضة الاجتهاد.. ولا حكمة الاستمرارية لسنة التجديد، سنة لا تبديل لها ولا تحويل.. ولا مكانة العقل المسلم في الاجتهاد والتجديد.

# ٢- المساواة في الاسالام

المساواة هي تشابه المكانة الاجتماعية والحقوقية والمسئوليات والفرص للناس في المجتمع على النحو الذي تقوم فيه الحالة المتماثلة فيما بينهم.. فكيف نظر الإسلام إليها؟

سوّى الشيء بالشيء: جعله مثله سواء، فكانا مثلين، وفي القرآن الكريم: ﴿بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ نُسَوّى بَنَانَهُ ﴾ [النيامة: ٤] وسواء: تدل على معنى التوسط والتعادل، يقال: فلان وفلان سواء، أي متساويان، وقوم سواء، أي متساوون.

ولقد شاع الحديث عن المساواة، في فكر الحضارة الغربية، منذ أن أعلنت مبدأ من مبادئ حقوق الإنسان في الإعلان الذي أصدرته الثورة الفرنسية لذلك سنة ١٧٨٩م، فدخلت منذ ذلك التاريخ في الكثير من الدساتير والمواثيق الدولية.

#### ميادين المساواة

أما ميادين المساواة فعادة ما يذكر فيها: المساواة السياسية، والمساواة الاقتصادية، والمساواة المدنية، والمساواة الاجتماعية.. ويجرى الحديث عنها في علاقات المواطنين الداخلية، وبين الأمم والدول، وبين الأجناس والقوميات والشعوب.

وبعض المذاهب والفلسفات قد نحت منحًى خياليًا في الحديث عن تصوراتها لتطبيقها مبدأ المساواة بين الناس، فتصورت إمكان تحقيق التماثل الكامل والتسوية الحقيقية بين الناس فى كل الميادين، وبالتحديد فى الميادين الاقتصادية - شئون المال والثروة والمعاش - وفى الميادين الاجتماعية التى تتأثر أوضاعها ومراتبها عادة بأوضاع الاقتصاد والمعاش والأموال والثروات.

لكن هذه التصورات قد استعصت على الممارسة الواقعية وعلى التطبيق في أي مجتمع من المجتمعات، حتى تلك التي حكم فيها أنصار هذه المذاهب والفلسفات.

ولعل أقرب التصورات إلى الدقة والواقعية في مذهب المساواة وإمكان وضع مبدئها في الممارسة والتطبيق، هو التصور الذي يميز بين :

(أ) المساواة بين الناس أمام القانون على النحو الذي ينفى امتيازات المولد، والوراثة، واللون، والعرق، والجنس، والمعتقد.

فهذه المساواة ممكنة، بل ضرورية وواجبة التحقيق والتطبيق، وهي قد تحققت بدرجات كبيرة في عديد من المجتمعات.

(ب) والمساواة في تكافؤ الفرص أمام سائر المواطنين، وسائر الأمم والقوميات وسائر الدول. المساواة في تكافؤ الفرص المتاحة بمختلف الميادين، وذلك حتى يكون التفاوت ثمرة للجهد الذاتي والطاقة المتاحة، وليس بسبب التمييز والقصر والحجب

أو الامتياز، وهذه المساواة ممكنة، وهي هدف يستحق الجهاد في سبيل تحقيقه، في الإطار الاجتماعي والدولي على السواء.

(ج) أما المساواة فيما بعد الفرص المتكافئة فإنها هى التى تعد خيالاً وحلمًا يستعصى على التحقيق ويناقض السنن والقوانين الحاكمة لسير الاجتماع والعمران.

#### تفاوت الطاقات

ففى المجتمع الذى تتكافأ فيه فرص تحصيل واكتساب وامتلاك العلم والمال والاشتغال بالشئون العامة، سياسية واجتماعية، نجد الطاقات لدى الناس متفاوتة، ومن ثم تتفاوت أنصبتهم وحظوظهم فى الملك والكسب والمحصول، بسبب تفاوت طاقاتهم المادية والذهنية والإرادية.. وغيرها.. فالمساواة فى الفرص المتكافئة لا تثمر مساواة فى مراكز الناس المالية والاجتماعية لتفاوت القدرات الموروثة والذاتية والمكتسبة بين هؤلاء الناس، فالمساواة فى تكافؤ الفرص لا تثمر بالضرورة مساواة فى أنصبة الناس وحظوظهم من هذه الفرص!

وحتى المأثورة الإسلامية، التى يحسب بعض الناس أنها تقنن للمساواة المطلقة والتماثل المطلق بين كل الناس فى كل الميادين، مأثورة «الناس سواسية كأسنان المشط».. حتى هذه المأثورة لا تشهد لهذا المعنى فى المساواة المطلقة، إذا نحن أكملنا قراءة نصها، فنصها الكامل يقول: «الناس سواسية

كأسنان المشط، لا فضل لعربى على عجمى إلا بالتقوى».. فهى لم تغفل الحديث عن التفاضل والتمايز والتفاوت بين الناس، وإنما هى أكدت على حقيقة ولادة الناس جميعًا متساوين تمام المساواة، فهم يولدون على الفطرة، صفحاتهم بيضاء، ثم بعد ذلك تتفرق بهم السبل وتتفاوت الأنصبة، والمأثورة تدعو إلى حقيقة ثانية، وهي أن تكون التقوى هي معيار التفاضل والتمايز والتفاوت – والتقوى هي اتقاء كل ما هو سلبى – فهى معنى جامع لعمل المعروف وتجنب المنكر.

فهى - كما رأينا - جامعة لما فيه المساواة، ولما فيه التمايز والتفاضل، مع التزكية لتأسيس التفاضل على التقوى، أى على المشروع والشرعى من الأسباب!

وإذا جاز لنا أن نصور المساواة العادلة والممكنة بين الفرقاء المختلفين في مجتمع من المجتمعات أو بين الأمم والقوميات والحضارات وفي المجتمع الدولي فإن صورة أعضاء الجسد الواحد هي هذه الصورة للمساواة العادلة.

فإسهام كل عضو من الأعضاء فى حياة الجسد وحيويته ليس متماثلاً ولا متساويًا، وحظ كل عضو ونصيبه من رصيد حياة الجسد وحيويته ليس متماثلاً ولا متساويًا، لكن علاقة كل الأعضاء بكل الجسد هى علاقة «التوازن» وليست علاقة «المساواة»!.. فالتوازن والارتفاق الذى يصبح فيه كل عضو فاعلاً ومنفعلاً ومتفاعلاً مع الآخرين وكأنه المرفق الذى يرتفق به وعليه الآخرون كما يرتفق هو بهم وعليهم، مع التفاوت فى

الحظوظ والمقادير والدرجات في عملية الارتفاق والتوازن هذه، إن هذه الصورة هي الممكنة والحقيقية والعادلة في مبدأ المساواة بالميادين التي تتفاوت في تحصيلها طاقات الناس وتتفاوت فيها أيضًا احتياجاتهم لما يحصلون من هذه الميادين!

# توازن لا مساواة

ولعل هذه الحقيقة الاجتماعية والسنة الحاكمة في العمران البشرى - سنة «التوازن» لا «المساواة المطلقة» - هي التي قادت المجتمعات التي طمعت في تحقيق المساواة المطلقة إلى الإخفاق والإحباط.

ولعلها هى التى جعلت مذهب الإسلام الاجتماعي لا ينكر حقيقة تميز المجتمع إلى طبقات اجتماعية مع التأكيد على ضرورة الحفاظ على أن تكون العلاقة بينها عند مستوى «العدل.. الوسط.. التوازن» وفي كلمات الإمام على بن أبي طالب (٢٣ ق.هـ ٤٠٠ - ٢٠١ م) إلى واليه على مصر الأشتر النخعي (٣٧هـ - ٢٥٧ م) – في عهد توليته – الذي يعد من قمم الوثائق الفكرية والسياسية والاجتماعية والإدارية في تراثنا الإسلامي. في كلماته يقول: «واعلم أن الرعية طبقات، لا يصلح بعضها إلا ببعض، ولا غنى ببعضها عن بعض، فمنها: جنود الله، ومنها: غمال العامة والخاصة، ومنها: قضاة العدل، ومنها: عمال

الإنصاف والرفق، ومنها: أهل الجزية والخراج، من أهل الذمة ومسلمة الناس، ومنها: التجار وأهل الصناعات، ومنها: الطبقة السفلى من ذوى الحاجة والمسكنة، فالجنود حصون الرعية وسبل الأمن، ثم لا قوام للجنود إلا بما يخرج الله لهم من الخراج، ثم لا قوام لهذين الصنفين إلا بالصنف الثالث من القضاة والعمال والكتاب، ولا قوام لهم جميعًا إلا بالتجار وذوى الصناعات»!

فهى كلمات ترسم لوحة الحقيقة الاجتماعية لمذهب الإسلام الاجتماعى، التعددية القائمة علاقات أطرافها على «التوازن» فلا قيام لطرف منها إلا بالارتفاق على الجميع!

#### الدفع وليس الصراع

ولهذه الحقيقة من حقائق معنى المساواة فى مذهب الإسلام كان «الدفع» وليس «الصراع» هو السبيل الذى يزكيه الإسلام طريقًا لتصحيح الخلل الاجتماعى فى علاقات الطبقات، فإذا حل «الخلل الاجتماعى» محل «التوازن الاجتماعى» فى العلاقة بين الطبقات، كان «الدفع» – الذى يزيل الخلل، ويعيد التوازن بين الفرقاء مع الاحتفاظ بسنة التعدد – هو السبيل الإسلامى للحراك الاجتماعى، وليس «الصراع»، الذى يعنى صرع ونفى الآخر، والانفراد بالوجود والثمرات، فالصراع الاجتماعى والطبقى – كما عرفته مذاهب الحضارة الغربية – قد استهدف مساواة ينفرد

فيها طرف - البرجوازية - في الليبرالية - والبروليتاريا - في الشمولية الماركسية - بالوجود والثمرات، بعد نفي النقيض، أما «الدفع» في المفهوم الإسلامي، فهو حراك اجتماعي يغير مواقع الفرقاء المختلفين، ويعيد العلاقة بينهم إلى مستوى «التوازن - الوسط - العدل» عندما ينفي «الخلل - الظلم» ودون أن ينفي الآخر أو يصرعه بالصراع!

فالصراع يعنى نفى الآخر: ﴿فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمُ أَعْجَازُ نَحْلِ حَاوِيةِ﴾ [الماقة: ٧].

أما الدفع فإنه تغيير للمواقع، دون نفى التعددية والتمايز: ﴿ ادْفَعْ بِاللَّتِى هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَى حَمِيمٍ ﴾ [فصلت: ٣٤].

فهو سبيل الحراك الاجتماعي - وليس الصراع الاجتماعي والطبقي - المتسق مع مذهب الإسلام الاجتماعي، الذي يرى المساواة «توازنا» و«عدلاً» بين فرقاء متمايزين - يتأسس تمايزهم على المشروع والحلال من الأسباب والتصرفات - ولا يراها مساواة مطلقة فيما تتفاوت فيه - بالطبع والكسب - القدرات والاحتياجات.

# ٣- العقلانية الإسلامية

أيهما أجدر بالتقييم والاهتمام العقل أم النقل؟ حول هذه الثنائية دارت معارك المفكرين المسلمين - وقد شارك فيها الساسة أيضًا، وانقسم الرأى بين مؤيد لهذا الموقف ومشايع لذاك، فهل وصل الفريقان إلى يقين؟

فى الحضارة اليونانية القديمة.. وكذلك فى صورتها الحديثة - الحضارة الغربية المعاصرة - انحاز الفلاسفة إلى «العقل» و«براهينه» بوصفهما أداة وحيدة لإدراك الحقيقة فى الظواهر والأشياء.

قفى المجتمع اليوناني، كانت السيادة للوثنية.. ولم يكن هناك «وحى» إلهى، ولا «نقل» دينى ينافس «العقل» أو يزامله في ميادين التفلسف والتأمل والتفكير.

ولأن النهضة الحضارية الغربية - رغم تبلورها في مناخ مسيحي - كانت علمانية الروح والجوهر والطابع.. وبسبب رفض اللاهوت المسيحي - كما تبلور في الكنيسة الكاتوليكية الغربية - اعتماد «العقل» سبيلاً إلى «الإيمان»، فقد جاءت هذه النهضة الحضارية الغربية الحديثة امتدادًا للموقف اليوناني القديم، في الاعتماد على «العقل» وحده أداة للتفلسف والتأمل والتفكير.

تلك قسمة تميزت بها الفلسفة والإبداع الفلسفى فى الحضارة الغربية، منذ اليونان وحتى عصرنا الحديث.. فالعقل وحده هو أداة الفلسفة والتفلسف.. و«الوجدان.. والنقل» وحدهما، السبيل إلى التدين والإيمان!

موقف الفلاسفة الإسلاميين

وإذا كان هذا الموقف قد عرف طريقه إلى شريحة من شرائح تيار الفلسفة والتفلسف في تراثنا العربي الاسلامي.. فإن القطاع الأعظم من تيار الفلسفة الاسلامية قد اتخذ من هذه القضية موقفا متميزًا ومغايرًا. فالتيار العقلاني في حضارتنا العربية الإسلامية - وفرسانه «المعتزلة» بخاصة، و«أهل العدل والتوحيد» بعامة - قد انطلقوا، على درب التفلسف والإبداع الفلسفي، من «النقل»، أي القرآن الكريم الذي أعلى مقام العقل، واستفادوا من اقتصاد الإسلام في الحديث عن «الغيبيات»، فصاغوا - قبل ترجمة الفلسفة اليونانية إلى العربية، وربما للمرة الأولى في تاريخ الفكر الفلسفي - صاغوا «علم الكلام الإسلامي» - «علم التوحيد» - فلسفة إسلامية مؤسسة على الوحى الإلهي، فيها تزامل «العقل» و «النقل»، و تأخت «الحكمة» و «الشريعة»، وجاورت «العقليات» «السمعيات» وشد التوحيد في الألوهية من أزر «الطبائع والسببية».. واستطاعوا بهذه العقلانية الاسلامية المتميزة النهوض بمهمة مجادلة الفلاسفة واللاهوتيين من أبناء الملل الأخرى، فوظفوا الفلسفة - للمرة الأولى في التاريخ -سلاحًا بيد الدين، وكان لهم، في هذا الميدان، فضل نشر الإسلام فى البلاد التى ازدهرت فيها الأبنية الفكرية التى استرشدت بميراث اليونان الفلسفى والمنطقى فى المناظرة والجدال.

صنع هذا التيار العقلاني قسمة العقلانية الإسلامية في حضارتنا، تلك التي أدهشت مفكري الغرب من تميزها بالتدين، فكتب ألفريد جيوم يقول: «إن قوة الحركة الاعتزالية مردها.. إقامة علم الكلام الإسلامي على أسس ثابتة من الفلسفة، مصرين في الوقت نفسه على أن تكون تلك الأسس منطقية.. مع وجوب أن تدرس بوصفها من صميم العقيدة الدينية..».

وعلى عكس المسيحية وحضارتها الغربية، التى وقفت فلسفتها عند «العقل» – فى معاداة «للنقل» – ودعا دينها إلى أن يؤمن المؤمن بما يلقى إلى قلبه دون نظر عقلى – على حد قول القديس أنسلم (١٠٣٧–١١٩٩م) – جعل المعتزلة «النظر» أول واجبات الإنسان لأن النظر العقلى هو سبيل معرفة الله والإيمان به، وعليهما يترتب الإيمان بالرسالة والرسل والوحى والكتاب. ومن هنا جاء اعتمادهم على «العقل» مع الكتاب والسنة والإجماع. بل تقديمه عليها لا تقديم تفضيل، وإنما تقديم ترتيب فقالوا إن «الأدلة: أولها: دلالة العقل؛ لأن به يميز بين الحسن والقبيح؛ ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع، وربما يتعجب من هذا الترتيب بعضهم فيظن أن الأدلة هي الكتاب والسنة والإجماع فقط، أو يظن أن العقل إذا كان يدل على أمور فهو مؤخر، وليس كذلك، لأن الله تعالى لم يخاطب إلا أهل العقل، ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع، العقل، ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع، ولان به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع، ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع، ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع، ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع، ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع، ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع، ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع، ولأن به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجماع،

فهو الأصل في هذا الباب، وإن كنا نقول إن الكتاب هو الأصل من حيث إن فيه التنبيه على ما في العقول، كما أن فيه الأدلة غلى الأحكام.. ومتى عرفنا، بالعقل، إلها منفردًا بالألوهية، وعرفناه حكيمًا، نعلم في كتابه أنه دلالة، ومتى عرفناه مرسلاً للرسول، ومميزًا له، بالأعلام المعجزة، من الكاذبين، علمنا أن قول الرسول حجة. وإذا قال على المنا أن الإجماع على خطأ»(أ، و«عليكم بالجماعة»(أ، علمنا أن الإجماع حجة.

فاعتماد العقل هنا، وتقديمه، ليس غضًا من شأن «النقل» بل مؤازرة ومؤاخاة وتأييدًا، فهم لم يقولوا بانفراد العقل بالمعرفة، وإنما اعتمدوه دليلاً لمعرفة الأصول الشرعية، فعندهم - كما يقول الماوردي (٣٦٤-٥٥هـ = ٥٤٥-٥ أن «السبب المؤدي إلى معرفة الأصول الشرعية والعمل بها شيئان: أحدهما علم الحس، وهو العقل؛ لأن حجج العقل أصل لمعرفة الأصول، إذ ليس تعرف الأصول إلا بحجج العقول، فالعقل أم الأصول.. وثانيهما معرفة لسان العرب، وهو معتبر في حجج السمع خاصة..».

هكذا.. وعلى هذا النحو.. وفى مواجهة كل «الثنائيات».. صاغ التيار العقلاني القسمة العقلانية لحضارتنا العربية الإسلامية، فوازنوا - «بالوسطية» - وجمعوا وألفوا بين ما يمكن جمعه

<sup>(</sup>١) لفظ الحديث لابن ماجه: «إن أمتى لا تجتمع على ضلالة».

 <sup>(</sup>۲) رواه بألقاظ متفاوتة، مع اتحاد المعنى البخارى ومسلم والترمذى والنسائى وابن ساجه.

وتأليفه من المتقابلات والأقطاب، التي عدت في الحضارات الأخرى نقائض لا يمكن تعايشها، فضلاً عن الجمع والتأليف بينها.. ثم هم قد كانوا فلاسفة ودعاة إلى الدين.. وعلماء ورجال دولة، وفرسان العلوم النظرية والعملية معًا، يبحثون في الإلهيات ويجرون التجارب على النباتات والحيوانات.. فلقد كان فيهم من «أشراف أهل الحكمة» مشتغلون بعلم الحيوان، يجرون فيه التجارب والملاحظات والاستقراءات، ويقولون في شرفه وقدره: «إن هذا العلم يتفرغ للجدال فيه الشيوخ الجلّة، والكهول العلية، وحتى ليختارون النظر فيه على التسبيح والتهليل، وقراءة القرآن، وطول الانتصاب في الصلاة، وحتى ليزعم أهله أنه فوق الحج والجهاد، وفوق كل بر واجتهاد..»! – على حد قول الجاحظ في «كتاب الحيوان».

#### قداسة النص

كان الإمام أحمد بن حنبل (١٦٤-٢٤١هـ-٧٨٠-٥٨٥م) يمثل في بغداد العباسية النقيض الصريح لفكرية التيار العقلاني الإسلامي.. فعداؤه المفهوم للفلسفة اليونانية قاده إلى معاداة علم الكلام الإسلامي وتجريح جميع المتكلمين.. ونفوره من العقلانية وقف به عند النصوص وحدها.. بل عند ظواهر النصوص.. ولم يكن الإمام أحمد بداهة فيلسوفًا ولا متكلمًا.. بل لم يكن في الحقيقة فقيهًا، وإنما كان محدثًا، جمع واحدًا من أكبر

مسانيد الحديث النبوى الشريف.. وصاغ أصول «المنهج النصوصى»، المعتمد على الأخبار وحدها، والرافض لما عدا النصوص من أدوات التفكير والبحث والبرهان.

فأركان منهجه الخمسة - كما يحددها الإمام السلفى ابن القيم (٢٩١-٧٥١هـ = ٢٩٢١- ١٣٥٠م) تجعل محوره الأوحد - تقريبًا - هو النصوص.. «فالأصل الأول: النصوص.. والأصل الثانى: ما أفتى به الصحابة (وهي نصوص) والأصل الثالث: إذا اختلف الصحابة تخير من أقوالهم.. «نصًا من النصوص» والأصل الرابع: الأخذ بالمرسل والحديث الضعيف وهي نصوص يقدمها مع ضعفها على غيرها من سبل الاستدلال، والأصل الخامس: القياس للضرورة، إذا لم يكن عنده في المسألة نص، ولا قول الصحابة، أو واحد منهم، ولا أثر مرسل أو ضعيف..»!

لقد كان معاديًا «للرأى» وأصحابه، ينهى عن سؤال أصحاب الرأى، ويقول: إن «ضعيف الحديث أقوى من الرأى»!

بل لقد صاغ الإمام أحمد بنفسه منهجه النصوصى هذا .. صاغه شعرًا فقال:

دين النبى محمد آثار
نعم المطية للفتى الأخبار
لا تُذَدّعَن عن الحديث وأهله
فالرأى ليل والحديث نهار

# ولريما جهل الفتى طرق الهدى

والشمس طالعة لها أنوار فالدين عنده «نصوص».. بل و«ظواهر هذه النصوص».. فقط! وهذه «النصوص» – وحدها – هى «العلم» أيضًا.. ووفق الصياغة الشعرية لواحد من أعلام هذا التيار كما وردت فى كتاب «إعلام الموقعين» فإن:

العلم: قال الله قال رسوله
قال الصحابة ليس خُلف فيه
ما العلم نصبك للخلاف سفاهة
بين النصوص وبين رأى سفيه
كلا ولا نصب الخلاف جهالة
بين الرسول وبين رأى فقيه
كلا ولا رد النصوص تعمدا
حذرا من التجسيم والتشبيه
حاشا النصوص من الذي رميت به
من فرقة التعطيل والتمويه!

فالنصوص وحدها هى العلم، ولا عبرة بالرأى، ولا مدخل له فيها حتى لو أدت ظواهرها إلى «التجسيم والتشبيه» فى حق الذات الإلهية! وتبعًا لهذا «المنهج النصوصى»، رفض الإمام أحمد «الرأى» و«القياس» – إلا عند انعدام النصوص ولو الضعيفة، ويشروط تجعله معدومًا – ورفض «التأويل» و«الذوق» و«العقل» و«السببية» وكل ما عدا ظواهر النصوص من أدوات الاستدلال.

ولقد كان هذا المنهج النصوصى يستقطب قطاعًا من «العامة»، بحكم القصور الفكرى الذي يقف بهم عند المحسوس، وظواهر النصوص.. فلما اقترف نفر من المعتزلة – وليس تيار المعتزلة كما يظن كثيرون – خطيئة استخدام سلطة الدولة في الضغط على الإمام أحمد كي يقول بقولهم في «خلق القرآن»، وأبي الرجل ذلك، وتحمل في بسالة المجاهدين ما نزل به من الاضطهاد في عهود الخلفاء الثلاثة الذين كانوا على مذهب الاعتزال: المأمون.. والمعتصم.. والواثق... اكتسب الرجل تُجلنًة وإعظامًا لدى قطاعات عريضة من جمهور العامة وكثير من المفكرين والعلماء.. فأضفت محنته على مذهبه الفكرى ما لم يكن يجتذبه ولا يكتسبه بغير هذه المحنة وهذا الاضطهاد.

# محنة العقلانيين

حدث الانقلاب التركى المملوكي.. وتعسكرت الدولة.. وكان هؤلاء الترك المماليك عسكرًا جفاة ضيقى الأفق، لا دُرية لهم ولا قدرة على استيعاب العقلانية الإسلامية.. إذ كانت مداركهم وأحلامهم أدنى من مستوى العامة في هذا الميدان.. ثم هم كانوا

بحاجة إلى تأييد العامة فيما اعتزموا من تغيرات، وما دخلوا فيه من صراعات مع التيار العقلاني، الذي كانت له السيادة والهيمنة حتى ما قبل عهد المتوكل العباسي.. لكل ذلك، وجدنا هؤلاء الترك المماليك ينتزعون أئمة التيار العقلاني من مواقع القيادة والتأثير، الفكرية والسياسية، ويزجون بالكثيرين منهم في السجون، أو ينفونهم من الأرض.. ويأتون بمضطهدي الأمس، أقطاب التيار النصوصي، يملئون بهم هذه المراكز للتوجيه والتأثير والتنفيذ.. لقد كان انقلابًا فكريًّا كاملاً.. غدت فيه مقولات التيار العقلاني فكرًا محرمًا ومجرمًا يلاحقه الاضطهاد.. وغدا فيه أئمة هذه العقلانية موضع التنديد، وأسرى للملاحقة والسجن والاضطهاد..

وها هو شاعر هذا الانقلاب – على بن الجهم (٢٤٩هـ، ٢٨٨م) – المقرب من الخليفة المتوكل – يسب المعتزلة ويتحدث عن انتصار حزب المتوكل على «الواثقية» – نسبة إلى الخليفة المعتزلى «الواثق»، الذي حدث الانقلاب على فكرية عهده وتوجهاته – ها هو على بن الجهم يصور لنا هذا الذي حدث فيقول:

تضافرت الروافض والنصاري وأهل الاعتزال على هجائي وعابوني وما ذنبي اليهم سوي علمي بأولاد الزناء!

# أنا المتوكلي هوي ورأيا

### وما بـ«الـواثـقيـة» من خـفاء

فهو انقلاب واضح وجاد ضد التيار العقلاني.. أخرج «المحدثين»، أصحاب بضاعة «الإسناد» من السجون، ليحل محلهم فيها القائلون بالعدل والتوحيد.

ونحن لن نتحدث عن تصاعد الاضطهاد الذي أصاب أنمة التيار العقلاني.. فقط نود أن نشير إلى أن اضطهاد فكرهم قد بلغ في عهد الخليفة القادر بالله (٣٨١-٣٢٣هـ، ٩٩١-١٠٣١م) إلى الحد الذي اجتمع فيه أئمة التيار النصوصي، بتشجيع من الخليفة، فأصدروا مرسومًا سمى «الاعتقاد القادري»، حرموا فيه فكر التيار العقلاني، وحرموا فيه فكرية العدل والتوحيد، على نحو يشبه المراسيم الكنسية الغريبة عن روح الإسلام، والنادرة الحدوث في تاريخ المسلمين. وفي هذا الاعتقاد صدرت أوامر الخليفة:

- ١ بمنع تدريس علم الكلام والمناظرة فى مسائله، وخاصة الاعتزال ومقالات أهله، وأنذر المخالفين بالعقوبة والنكال، نفيًا وسجنًا وقتلاً!
- ٢ ويلعن المعتزلة على منابر المساجد، حتى يصير ذلك سنة من سنن الإسلام!
  - ٣ وبتحريم قول المعتزلة في «التوحيد» وفي «خلق القرآن».
- كما يحرم قول المعتزلة فى «العدل».. ويتحدث عن أن الخلق
   لا قدرة لهم بل «كلهم عاجزون»!

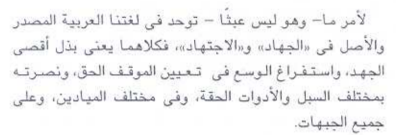
ويحرم قول المعتزلة في «المنزلة بين المنزلتين».. ويقرر مذهب «المرجئة» في هذا الموضوع.

ولقد صدر هذا «المرسوم الفكرى» باعتباره «اعتقاد المسلمين»، ومن خالفه فقد فسق وكفر!

نعم.. حدث هذا، رغم امتياز الإسلام وحضارته بالتأكيد على أن الاجتهاد فرض كفاية؛ أى فريضة اجتماعية، أكثر أهمية وآكد في التكليف من فروض العين، يقع إثم التخلف عنها على الأمة جمعاء، ورغم اتفاق أئمة الاجتهاد في الأمة على مشروعية «التعددية» الفكرية عندما قرروا أن اجتهاد المجتهد غير ملزم للمجتهدين الأخرين!

وعلى الذين تحيرهم معرفة الأسباب والبدايات والملابسات التى أصابت إبداعنا الحضارى في الصميم بما عرف به إغلاق باب الاجتهاد»؛ عليهم أن يمسكوا بخيوط هذا التحول، الذي أحدثه هذا الانقلاب، ففيه تكمن البداية، ومنه بدأ التراجع والجمود والتخلف والانكسار!

# ٤ مفهوم غريب للجهاد!



وإذا كان ذلك واضحًا، وشهيرًا، ومتفقًا عليه فى باب «الاجتهاد»، فإنه صحيح أيضًا فى تحديد الإسلام للمراد من مصطلح «الجهاد»، برغم ما يثيره البعض حول هذا المصطلح من غموض وإبهام يقف به عند معنى «القتال»، أو يعطيه أبعادًا تدخل به فى نطاق «العدوان»!

فى «التعريفات» للجرجانى (٧٤٠-٨١٦هـ=٠٦٣٠١٤١٣م) نجد معنى «الجهاد» هو الدعاء إلى الدين الحق، أما «معجم ألفاظ القرآن الكريم» فإنه يذكر أن أكثر ما ورد الجهاد فى القرآن ورد مرادًا به بذل الوسع فى نشر الدعوة الإسلامية والدفاع عنها.

#### لا قهر ولا إكراه

ولقد ازدهرت الحضارة العربية الإسلامية، عندما كان «الاجتهاد» إبداعًا حضاريًا شاملاً، وعندما كان الجهاد اجتهادًا،

بكل السبل والأدوات، وعلى مختلف الجبهات، لحماية هذا البناء الحضارى، وتمكينه من الإشعاع، كى يكون المنارة الجاذبة الهادية إلى صراط الإسلام المستقيم.

والذين يدركون ما يعنيه مصطلح «الإيمان» في فكر الإسلام، وكيف أنه تصديق بالقلب يبلغ مرتبة اليقين، يعلمون أن ثمرة هذا «الإيمان» لابد أن تكون «القدوة» التي تجتذب الغير إلى هدى الإسلام، وأن القوة والقهر والإكراه قد تضيف إلى الأمة المؤمنة «منافقين»، لكنها لا يمكن أن تضيف إلى هذه الأمة «مؤمنًا» يعمر قلبه بالتصديق البالغ اليقين، ولذلك قال شارع الإسلام في كتابه المبين: ﴿لاَ إِكْرَاه فِي الدين ﴾ [البقرة: ٢٥٦].

وهذه «القدوة»، التى هى ثمرة «الإيمان» وترجمانه، كما تكون سلوكًا فرديًا سويًّا، تكون تحضرًا وإبداعًا حضاريًّا، يترجم عن السلوك الاجتماعى للأمة فى ميادين الإبداع المختلفة، فيفعل فى عقول الآخرين وقلوبهم ما لا تفعله أدوات القهر، ووسائل القسر، وعتاد الحرب والقتال، لاسيما والمطلوب هو الاقتناع والإيمان، وليس استسلام المنافقين، وطاعة المقهورين.

والذين ينظرون في مبحث الجهاد في تراثنا العربي الإسلامي - وخاصة في عصر ازدهار حضارتنا العربية الإسلامية -سيجدون هذه المعانى واضحة، وليس عليها اختلاف كبير،

لكن عصر التراجع والتخلف والجمود قد أغلق باب «الاجتهاد»، على حين كانت السلطة والدولة في المجتمع

الإسلامي قد غدت احتكارًا للترك والمماليك، فاختل التوازن ما بين «القلم» و«السيف» وبين «العقل» و«القوة»، وعندما غاب الاجتهاد وبقيت «القوة» التي سميت خطأ «الجهاد»، شاعت في ذلك العصر تلك المفاهيم التي وقفت بغريضة الجهاد الإسلامية عند «الحرب» و«القتال» فانفتح على المسلمين باب الانحراف في فهم المضمون الحقيقي لفريضة «الجهاد».

# مفهوم عجيب غريب

وقى عصرنا الحديث، إذا نحن ذهبنا نتصفح مذاهب أعلام اليقظة الإسلامية فى معنى «الجهاد» وجدنا للأستاذ أبو الأعلى المودودى (١٣٢١–١٩٩٩هـ = ١٩٠٩-١٩٠٩م) فى هذا الأمر مذهبًا «جديدًا» بل لا نغالى إذا قلنا إنه مذهب «غريب» و«عجيب»، والأغرب والأعجب هو شيوع هذا المذهب لدى كثير من فصائل المد الإسلامي المعاصر، وخاصة فى صفوف الشباب، الأستاذ المودودي يتفق مع جمهور علماء الأمة على أن نشر الإسلام «كعقيدة» لا سبيل له إلا الحكمة، والقدوة الطيبة، والحجة القوية والموعظة الحسنة، فالإيمان بالإسلام – كما قدمنا – تصديق بالقلب، يبلغ مرتبة اليقين، ولا سبيل لقيامه وتحصيله بأى سبيل من سبل الإكراه، وعلى الأخص إذا كان هذا الأيراه قتالاً باسم الجهاد، وإذا كانت الآية الكريمة ﴿لاَ إِكْراه في الدُينِ » تعنى التشريع الإلهي الآمر بذلك، فإننا نفهم منها أيضًا تقرير حقيقة استحالة تحصيل الدين والتدين بالإكراه.

فى هذا الموقف الذى يرفض قتال الكفار كى يؤمنوا، يتفق الأستاذ المودودى مع جمهور علماء الإسلام، لكنه – وإن أنكر قتال «الشعوب» غير المسلمة كى تؤمن بعقيدة الإسلام – يدعو إلى قتال كل «النظم والحكومات» التى تحكم البلاد غير المسلمة، لتحرير بلادها وشعوبها من طغيانها وطاغوتها، وإزالة قيود هذه النظم والحكومات عن حرية شعوبها فى الاختيار الحر بين عقيدة الإسلام وعقائد الديانات الأخرى، ذلك هو جوهر المذهب الغريب العجيب.

إنه يرى فى حكم هذه النظم والحكومات غير الإسلامية تكريسًا لحكم الطاغوت، ودعمًا للحاكمية غير الإلهية، فيضع أمام المسلمين مهمة الجهاد وفريضته فى صورة مجاهدة كل نظم الدنيا وحكوماتها، بكل الوسائل المناسبة واللازمة والمتكافئة – بما فيها القتال المسلح – وذلك من أجل الاستيلاء على هذه الحكومات، وإقامة حكم الشريعة الإسلامية فى كل أقطار الأرض، ثم ترك حرية الاعتقاد للشعوب، تتدين بالإسلام أو تظل على عقائدها بعد تحريرها من طاغوت النظم والمكومات غير الإسلامية؛ أى إنه – باختصار – يوجب على المسلمين – بفريضة الجهاد – السعى لحكم العالم، وجعل كل الحكومات بيد المسلمين، دون إكراه الشعوب غير المسلمة على اعتناق الإسلام!

أما أفكاره ونصوصه التي صاغ فيها هذا الرأى، ولم يسبقه إليه أحد من أعلام الصحوة الإسلامية فكثيرة، منها: «إن الإسلام ليس بنحلة كالنحل الرائجة، وإن المسلمين ليسوا بأمة كأمم العالم، بل الإسلام فكرة انقلابية، ومنهاج انقلابي، يريد أن يهدم نظام العالم الاجتماعي بأسره، ويأتي ببنيانه من جديد، حسب فكرته ومنهاجه العملي.

«إن مجرد وجودنا لابد أن يكون تحديًا صريحًا لأية حكومة غير إسلامية، سواء تحملت وجودنا هذا أو لم تتحمله، وسواء أمكن التعامل والتعاون مع غير المسلمين أو لا، وإذا كان نظام الإسلام وحده هو الحق وكل نظام سواه باطل فلا مفر على الإطلاق من تعميم نظامه، وتغليبه في الأرض، وتقويض النظم الأخرى والإطاحة بها.

إن غاية «الجهاد في الإسلام» هي هدم بنيان النظم المناقضة لمبادئه وإقامة حكومة مؤسسة على قواعد الإسلام في مكانها، واستبدالها بها، وهذه المهمة - مهمة إحداث انقلاب إسلامي عام غير منحصرة في قطر دون قطر، بل ما يريده الإسلام أن يحدث هذا الانقلاب الشامل في جميع أنحاء المعمورة، إلا أنه لا مندوحة للمسلمين أو «أعضاء الحزب الإسلامي» عن الشروع في مهمتهم، بإحداث الانقلاب المنشود والسعى وراء تغيير نظم الحكم في بلادهم التي يسكنونها، أما غايتهم العليا وهدفهم الأسمى فهو الانقلاب العالمي الشامل، فالإسلام يتطلب الأرض، ولا يقنع بقطعة أو بجزء منها، إنما يتطلب ويستدعى المعمورة كلها،

وتحقيقًا لهذه البغية السامية يريد الإسلام أن يستخدم جميع القوى والوسائل التى يمكن استخدامها لإحداث انقلاب عام شامل، ويسمى هذا الكفاح المستمر الجهاد».

4 4

# هجوم ودفاع

«إن ما اصطلحوا عليه اليوم من تقسيم القتال إلى الهجومي والدفاعى لا يصح إطلاقه على الجهاد الإسلامي ألبتة، وإنما يصدق هذا المصطلح على الحروب القومية الوطنية فقط، أما الجهاد الإسلامي فهو هجومي ودفاعي معًا، هجومي لأن الحزب الإسلامي يضاد ويعارض الممالك القائمة على المبادئ المناقضة للإسلام، ويريد قطع دابرها، ولا يتحرج في استخدام القوى الحربية لذلك، وأما كونه دفاعيًا فلأنه مضطر إلى تشييد المملكة وتوطيد دعائمها، حتى يتسنى له العمل وفق برنامجه وخطته المرسومة.

والإسلامية، ومن إحلال نظامه وحكومته محلها أن يكره من الإسلامية، ومن إحلال نظامه وحكومته محلها أن يكره من يخالفه في الفكرة على ترك عقيدته، والإيمان بمبادئ الإسلام، وإنما يريد الحزب الإسلامي أن ينتزع زمام الأمر ممن يعتقدون بالمبادئ والنظم الباطلة، حتى يستتب الأمر لحملة لواء الحق، ولا تكون فتنة، ويكون الدين لله. إن غاية القتال ليست رجوعهم مؤمنين واتباعهم دين الحق، بل القضاء على نفوذهم وسطوتهم،

فلا يكونون حكامًا وأولى أمر في الأرض؛ لأن سلطان الحكم والقيادة ومقاليد نظام الحياة على وجه الأرض يجب أن تكون في أيدي المؤمنين وحدهم الذين يتبعون دين الحق، أما من هم دونهم فيعيشون تابعين لهم ومطيعين، إن ﴿لا إِكْرَاه في الدَّينِ ﴾ معناها أن الإسلام لا يكره أحدًا على قبول عقيدته كرهًا، كما أنه لا يفرض عليه عباداته حبرًا؛ لأن العبادات لا معنى لها دون إيمان متين بها، فالإسلام يعطى كل إنسان الحرية في هذين الأمرين، لكن الأمر الذي يرفضه بشدة أن تكون قوانين المجتمع التي يقوم عليها نظام الدولة مستمدة من مصدر أخر سوى شريعة الله، وإن كان لا محالة من تدخل أي الفريقين في دين الآخر، فإن المسلمين إن لم يتدخلوا في دين الكفار فإن الكافرين سوف يتدخلون حتمًا في دينهم، وتكون النتيجة أن مذهب الكافرين سوف ينشر مظلته على قطاع كبير من حياة المسلمين، ولهذا يطالب الإسلام أتباعه بأن يتقدموا ويستولوا على مقاليد نظام الحياة، بدلا من أن يحدث ذلك من جانب الكافرين، ثم يشرعوا بعد ذلك في معاملة غير المسلمين، في ميدان العقائد والعبادات، بما تقتضيه آية ﴿لاَّ إِكْرَاه فِي الدِّينِ﴾».

تلك هي نصوص المودودي وصياغاته المعبرة عن أفكاره الرئيسية في قضية «الجهاد».

 الصراع بين الكفر والإسلام حتمى، وإذا لم يتدخل الإسلام فى دين الكفر، تدخل الكفر فى دين الإسلام، فعلى الإسلام أن يبادر بالتدخل.

- ٢ والإسلام فكرة انقلابية عالمية تطلب كل الأرض وكل
   الأقطار وجميع الحكومات.
- ٣ وعلى المسلمين بناء دولتهم الإسلامية، ثم الانطلاق
  مجاهدين بكل الوسائل، وبجميع أسلحة القتال، لإزالة كل
  حكومات الدنيا ونظمها، وإقامة الحكومات الإسلامية،
  وحاكمية الشريعة الإسلامية، في كل أرجاء الدنيا.
- 3 أما عقيدة الإسلام وعباداته فلا يجبر عليها أحد؛ لأنه
   ﴿لاَ إِكْرَاهُ فِي الدِّينِ﴾.

وباختصار، فالجهاد الإسلامى دفاعى وهجومى، بكل السبل والوسائل، وغايته أن يحكم المسلمون العالم بشريعة الإسلام، مع ترك التدين بعقيدة الإسلام والتعبد بعباداته للحرية والاختيار!

#### نقد وليس محاكمة

لا نود محاكمة رأى الأستاذ المودودى فى هذه القضية إلى آراء الفقهاء المسلمين فى «دفاعية» الجهاد الإسلامى أو «هجوميته»، وفى نطاقه من حيث «العالمية»، أو ما هو دون «العالمية»، وذلك لأسباب ثلاثة: أولها أن اجتهادات الفقهاء القدماء ليست هى منطلق الأستاذ المودودى حتى نحاكم أفكاره هذه إلى تلك الاجتهادات، وهو يصرح – ومعه الحق – بأن هذه الاجتهادات القديمة غير ملزمة للاحقين، وثانيها – أن الجهاد فريضة سياسية اجتماعية، والاجتهاد فيها وثيق الصلة بالزمان

والمكان والملابسات، ومن ثم فإن الطبيعى والأوفق هو محاكمة فكرها، والاجتهاد فيها، إلى «مصلحة الأمة» في الزمان والمكان والملابسات التي يتم فيها هذا الاجتهاد، وثالثها – أن الأستاذ المودودي قد صاغ فكره هذا في ظروف سياسية وحضارية محددة، عاشها الرجل وجماعته الإسلامية، وهذه الظروف هي التي لعبت – مع طبيعته في الصياغة لأفكاره – الدور الأول في مجيء أفكاره هذه على هذا النحو:

- (أ) أقلية إسلامية، تتعرض قوميتها لخطر السحق والتشويه من قبل القومية الكبرى للهندوك.
- (ب) غياب وحدة الإدارة والتنظيم عن هذه الأقلية الإسلامية،
   الأمر الذى يزيد مخاطر ذوبان قوميتها الحضارية في بحر
   الأغلبية الهندوكية.
- (ج) وهيمنة عالمية للاستعمار الغربى وحضارته المادية على
   مقدرات المسلمين، وأوطانهم، وعزل لنسقهم الفكرى عن أن
   تكون له الحاكمية في الدولة والمجتمع وطرائق المعيشة
   وفلسفة الحياة.

وأمام هذا الكابوس الرهيب لجأ الأستاذ المودودي إلى تكثيف الطاقة التي يشحن بها الأمة، حتى تستطيع تجاوز اليأس القاتل، ومواجهة المهام الصعبة، والصمود في وجه التحديات الجسام.

#### هذيان الضعفاء

لكننا نعتقد أن الأستاذ المودودي قد تجاوز النطاق «المشروع والمفيد» يهذه الصورة الغريبة التي رسمها لمهام الجهاد الإسلامي، ففي ظل الواقع الملموس، وعلاقات القوى الراهنة، وما لدى «حكومات الكفر» من أسلحة الدمار الشامل، والجيوش الحرارة، والطاقات الصناعية والزراعية، ووسائل التجسس، قد ينظر بعض الناس إلى تكليف المسلمين بهذا «الواجب» على أنه نوع من «هذيان الضعفاء»، أما نحن فنقول إن الأستاذ المودودي قد أراد أن يشحن عزائم الأمة بالكبرياء التي تتكفل بإحياء روحها الخلاقة، وتفجير طاقاتها المبدعة، كي تصمد للتحديات، وتجعل من إسلامها طوق النجاة من المخاطر التي تهددها بالمسخ والنسخ، والتشويه، فالغاية نبيلة، والهدف مشروع، لكن الرجل قد أخطأ الطريق، وذلك لأننا نعتقد أن تجديد الفكر الإسلامي بالعقلانية الإسلامية المستنيرة التي تعيد عقد القران بين أصول الشريعة ومبادئها ومقاصدها، وبين الواقع الجديد الذي تعيشه الأمة، وصياغة المشروع الحضاري الإسلامي الذي يتكفل بنهضة هذه الأمة وإحيائها ندًا للنماذج التي صاغت نهضتها وفق فكرية الحضارة الغربية.

إن تجسيد الإسلام السياسي والحضاري في دولة إسلامية قوية ومتقدمة ينهض كمنارة للجهاد الإسلامي الدائم، تجذب الشعوب الإسلامية أولاً إلى ساحة الجهاد الأكبر، المتمثل في النهضة والتقدم وفق روح الإسلام، ومقاصد شريعته، كما سيكون

هذا «النموذج الإسلامى المتحضر» مركز جذب لكل شعوب الدنيا، يعلن رجحان كفة «البديل الإسلامي» في «خيار الحضارات»، وعلينا أن نتأمل ونتمهل ونحن نجيب عن هذا السؤال:

أى السبيلين سيجذب الشعوب الأخرى إلى الإسلام: أن يحارب المسلمون حكومات هذه الشعوب؟ أم أن يقف المسلمون بجهادهم عند تحرير بلادهم، وحماية أوطانهم، وضمان الحرية لدعوتهم ودعاتهم، وبناء «بديلهم الحضارى»، الذى يغرى الآخرين بما يمثل من ميزات؟

#### حكمة التعددية

إن شن الحرب على الحكومات الأخرى - حتى لو حلمنا وتخيلنا إمكان حصوله - سيجلب على الإسلام وأهله ودوله عداء شعوب تلك الحكومات، الأمر الذي سيباعد بينها وبين سبل التفكير في الإقبال على عقيدة الإسلام، فليس غير سبيل تحرير الأوطان الإسلامية، وتحويلها - بالإسلام المنجدد - إلى منارة حضارية، يحميها الجهاد الإسلامي ليصل إشعاعها إلى كل أرجاء المعمورة، عبر العقول والقلوب، لا بواسطة الحرب والقتال، ليس غير هذا السبيل سبيل لإمامة الإسلام الحضارية التي ينشدها الإسلاميون، ثم لماذا تغيب عنا حقيقة أن حكمة الله وإرادته قد شاءت للإنسانية «التعددية»، وليس «وحدة النموذج والاعتقاد والشريعة»؟! ﴿لَكُلُّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللّه لَا مَعْلَكُمْ أَمْةً وَاحِدَةً وَلَكُمْ أَمْةً وَاحِدَةً وَلَا يَرَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ [الماندة: ٤٨] ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ وَاحِدَةً وَلَا يَرَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ [الماندة: ٤٨]

إن مفسرى القرآن الكريم قد أدركوا – فى وقفتهم أمام هذه الأيات وأمثالها – أن حكمة الله وإرادته هى فى «التعددية»، فسعيد بن جبير (٤٥ – ٩٥ هـ = ٢٦٥ – ٢٧٤م) ومجاهد بن جبير المكى: (٢١ – ١٠٤ هـ = ٢٤٢ – ٢٧٢م) والحسن البصرى (٢١ - المكى: (٢١ – ٢٠٤ هـ = ٢٤٢ – ٢٧٢م) والحسن البصرى (٢١ وعظاء بن دينار(٢١ هـ - ٤٤٧م)، والقرطبى (١٥٠ هـ – ٤٤٧م) وعظاء بن دينار(٢١ هـ - ٤٤٧م)، والقرطبى (١٧١ هـ ٣٢٧٠م) صاحب «الجامع لأحكام القرآن» يقولون فى تفسيرها: «إن الشرعة هى: الطريقة الظاهرة التي يتوصل بها إلى النجاة. والمعنى أن الله جعل التوراة لأهلها، والإنجيل لأهله، والقرآن لأهله، وهذا فى الشرائع والعبادات، والأصل التوحيد لا خلاف فيه، ولقد جعل الله الشرائع مختلفة للاختبار، فهو سبحانه للاختلاف خلقهم».

ولقد يكون مفيدًا أن نذكر، في هذا المقام، بما قاله الشيخ حسن البنا (١٣٢٤–١٣٦٨هـ=، ١٩٠٦-١٩٤٩م) عن أهداف الجهاد الإسلامي، في ذات العصر والظروف التي عاش فيها المودودي، قال: «لقد فرض الله الجهاد على المسلمين، لا أداة للعدوان، ولا وسيلة للمطامع الشخصية، ولكن:

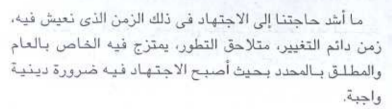
- حماية للدعوة.
- وضمانًا للسلم.
- وأداء للرسالة الكبرى التي حمل عبئها المسلمون، رسالة هداية الناس إلى الحق والعدل».

وأن الإسلام كما فرض القتال أشاد بالسلام، فقال تبارك وتعالى : ﴿ وَإِنْ جَنَحُوا لِلسُّلْمِ فَاجْتَحُ لَهَا وَتُوكُلْ عَلَى اللَّهِ ﴾ [الأنفال: ٦٦].

قحماية الدعوة الإسلامية، وضمان السلم لأوطان الإسلام، وحرية الدعاة في إبلاغ صوت الإسلام إلى عقول الناس وقلوبهم هي مهام القتال في سبيل الله. إن «الفكر الإسلامي» الخلاق، وتجسيد هذا الفكر في «الدولة الإسلامية النموذج» هو الجهاد الأكبر للمسلمين في هذا العصر الذي نعيش فيه، وتحقيقًا لهذا الهدف للمسلمين، عليهم أن يسلكوا كل السبل الملائمة سلمًا كانت تلك السبل أو قتالاً.

وإذا كان الله سبحانه وتعالى قد أوحى إلى رسول الله والله دينًا لا ترقى إلى مقام حكمته وعقلانيته واتساق عقيدته وشريعته أى من الديانات التى حرفها الأحبار والرهبان، ثم طلب إليه أن يقول لمخالفيه: ﴿لَكُمْ دِينَكُمْ وَلَى دِينَ»، فعلينا أن نجاهد لإقامة الوطن الإسلامى الذى يفوق أوطان الآخرين فى القوة والحضارة والتقدم والاستنارة، ثم نقول لهؤلاء الآخرين: لكم دولتكم، ولنا دولتنا، وليكن الإبداع والعطاء الحضارى والتنافس فى سبل التقدم الإنسانى هى معايير الترجيح بين النماذج الحضارية، كما هو الحال بين الشرائع والأديان، ﴿وَفِي ذَلِكَ الْمُتَنَافِسُونَ» [المطفنين: ٢٦].

#### ٥- الاجتهاد في الاسلام



الاجتهاد - كالجهاد - من جهد - وهو - لغة -: استفراغ الوسع في تحصيل أمر مستلزم للكلفة والمشقة. واستفراغ الوسع معناه: بذل تمام الطاقة، بحيث يحس المجتهد من نفسه العجز عن المزيد عليه.

وهو في اصطلاح الأصوليين - علماء أصول الفقه - استفراغ الفقيه الوسع لتحصيل ظن بحكم شرعى. فالمجتهد هو الذي تكون لديه ملكة الاقتدار على استنباط الفروع من الأصول. والأسباب التي تمكن المجتهد من الاجتهاد - في العلوم الشرعية، وكذلك في العلوم العقلية - كثيرة، تفاوت تعدادها لدى بعض العلماء، لكن يجمعها سببان أو شرطان:

- (أ) معرفة الأصول، كتابًا وسنَّة.
- (ب) ومعرفة الاستنباط من الأصول بالقياس.

هذا في الشرعيات، والحلال والحرام. أما في العقليات فالسببان هما:

(أ) معرفة الأوائل العقلية.

- (ب) ومعرفة وجه الاستنباط منها.
- أما تفصيل شروط المجتهد، كما حددها علماء الأصول فهي:
- التمكن من اللغة العربية، إلى الحد الذى تتحصل فيه للمجتهد القدرة على إدراك أسرار البيان القرآنى المعجز ومقاصد السنة النبوية الشريفة.
  - ٣ الفهم والتدبر لآيات الأحكام في القرآن الكريم.
- ٣ رسوخ القدم في السنة النبوية وعلومها، رواية ودراية، سندًا ومتنًا، وعلى الأخص ما جاء في صحاحها ومجاميعها ومسانيدها من أحاديث الأحكام، التي قدرها البعض بثلاثة آلاف حديث.
- المعرفة المحيطة بالناسخ والمنسوخ (على رأى من يقول به) والعام والخاص، والمطلق والمقيد، في آيات القرآن الكريم وأحاديث السنة النبوية الشريفة.
- ٥ المعرفة بأصول الفقه، واجتهادات أنمته فيه، ومسائل
   الإجماع والقياس فيه.
- ٦ الحذق لروح التشريع الإسلامي ومقاصد الشريعة الإسلامية، حتى تتحصل للمجتهد ملكة الجمع والمقارنة بين النصوص المتعددة والتي قد تبدو أحيانًا مختلفة أو متناقضة في المسألة الواحدة، والخروج منها بالحكم المحقق للمقاصد وروح التشريع.

ولقد تبدو هذه الشروط عزيزة الوجود والتحقق والاجتماع في العالم الفرد، في عصر التخصصات الدقيقة والجزئية للعلوم الذي نعيش فيه، لكن تطور أدوات ووسائل الطباعة والتوثيق والفهرسة والتخزين للمعلومات قد يسهل أمور الاجتهاد وييسر اجتماع شروطه لعلماء اليوم أكثر مما كان ذلك ميسورًا قبل هذا التطور في سبل البحث العلمي ووسائله. ودواعي الاجتهاد في الشريعة الإسلامية، التي جعلته ضرورة من ضروراتها وقانونا وسنة من قوانينها وسننها، كثيرة، منها:

- (أ) خلود الشريعة الإسلامية، لختم الرسالات برسالة محمد على الأمر الذي يقتضى الاجتهاد المحقق لصلاحها لمختلف العصور. فغيبة الاجتهاد تقف بها عن تلبية احتياجات عصور دون أخرى، الأمر الذي يهددها بالجمود، الذي يعجزها عن تلبية حاجات العصور المتتالية، والتي هي بحكم سنة التطور متغيرة ومتجددة.
- (ب) عموم الرسالة المحمدية، ومن ثم شريعتها للعالمين، الأمر الذى يستدعى الاجتهاد لتلبية احتياجات البيئات المختلفة والعادات المتغايرة والأعراف المتمايزة، للبلاد والأمم والأحناس المختلفة.
- (ج) طروء البدع بالزيادة والنقصان على أحكام الشريعة، بمرور الأزمان، وخاصة في عصور الضعف والجمود، الأمر الذي يستدعى الاجتهاد لجلاء الوجه الحقيقي لأحكام الشريعة ومقاصدها.

- (د) تناهى نصوص الأحكام فى الكتاب والسنة ولا نهائية المشكلات الحادثة للناس عبر الزمان والمكان، الأمر الذى يستدعى الاجتهاد لاستنباط الفروع الجديدة من الأصول الثابتة، لتستظل بهذه الفروع الجديدة مساحات من الوقائع والمشكلات لم تكن موجودة من قبل.
- (هـ) التطور، الذي هو سنة من سنن الله في خلقه، في الإنسان، والحيوان، والنبات، والجماد، والأفكار، والذي يستدعى الاجتهاد لينمو القانون الإسلامي فيواكب ثمرات التطور ويلبى احتياجاته في مختلف ميادين الحياة.

# الاجتهاد في القرآن والسنة النبوية

أما الأدلة على شرعية الاجتهاد من الكتاب والسنة، فإنها كثيرة.

- فأيات القرآن التي تحدثت عن فعل العقل والتعقل هي تسع وأربعون آية.
- وآياته التى تحدثت عن القلب، ومن وظائفه التفكير والتعقل،
   تبلغ مائة واثنتين وثلاثين آية.
- ولقد ورد الحديث في القرآن عن «اللب» بمعنى العقل؛ لأنه
   جوهر الإنسان وحقيقته، في ستة عشر موضعًا.
  - وجاء الحديث فيه عن «النُّهي» بمعنى العقول، في آيتين.

- أما التفكر، فلقد جاء الحديث عنه بالقرآن في ثمانية عشر موضعًا.
  - وجاء الحديث فيه عن «الفقه» في عشرين موضعًا.
    - وجاء حديثه عن «التدبر» في أربع أيات.
      - وعن «الاعتبار» في سبع أيات.
      - وعن «الحكمة» في تسع عشرة أية.

الأمر الذى يجعل رصيد الاجتهاد فى القرآن الكريم رصيدًا ضخمًا وغنيًا، ففيما يقرب من الثلاثمائة آية يأتى الحديث الذى يحث على الاجتهاد ويزكيه.

أما السنة النبوية، فإن مأثوراتها التي تزكى الاجتهاد وتحض عليه، صراحة أو ضمنًا، هي الأخرى كثيرة، حتى لتستعصى على الحصر الدقيق.

فالرسول على يدعو إلى الاجتهاد فى فهم آيات القرآن، اجتهادًا يصل بنا إلى ما وراء ظواهر النصوص: «أثيروا القرآن فإن فيه خبر الأولين والآخرين» و«من أراد العلم فليثور القرآن»! وإذا دعا لحبر الأمة – ابن عباس – قال: «اللهم فقهه فى الدين» رواه مسلم والإمام أحمد؛ لأن «من يرد الله به خيرًا يفقهه فى الدين».. رواه البخارى ومسلم والترمذى وابن ماجه والدارمى والإمام أحمد. وهو عندما يسأل مبعوثه وقاضيه، إلى اليمن، معاذ بن حبل:

- بم تقضى؟

فيجيبه : بكتاب الله. يعاود سؤاله:

فإن لم تجد في كتاب الله؟

فيجيبه أقضى بما قضى به رسول الله. فيعاود سؤاله:

فإن لم تجد فيما قضى به رسول الله؟

فيجيبه: أجتهد رأيي. وعند ذلك يقول الرسول ركاي

الحمد شه الذي وفق رسول رسوله. رواه أبو داود والدارمي
 والترمذي والنسائي وابن ماجه والإمام أحمد.

بل إنه ليشجع على الاجتهاد، حتى ليحدثنا عن أن المجتهد مأجور على مطلق الاجتهاد، حتى ولو لم يصادف اجتهاده الصواب، «من اجتهد برأيه فأصاب فله أجران، ومن أخطأ فله أجر واحد» - رواه البخارى والنسائى وابن ماجه والإمام أحمد.

#### الاجتهاد فرض

والاجتهاد قد يكون فرض عين، وقد يكون فرض كفاية، وقد يكون مندوبًا، وذلك وفق مقام الاجتهاد والحاجة إليه والحكم الذى يستنبطه المجتهد بالاجتهاد، وتعلق هذا الحكم بذات المجتهد أو بالآخرين.

وميدانه: ما ليس معلومًا من الدين بالضرورة، مما اتفقت عليه الأمة من الشرع الجلى الذى ثبت بالنصوص قطعية الدلالة والثبوت. أما مراتب المجتهدين فإنها ثلاث:

الأولى: رتبة المجتهد المطلق، وهو الذى يستنبط الأحكام من الكتاب والسنة مباشرة.

والثانية: رتبة مجتهد المذهب، وهو من «يستنبط» الأحكام من قواعد إمام مذهبه،

والثالثة: رتبة مجتهد الفتوى، وهو المقتدر على «الترجيح» في «أقوال» إمام مذهبه، والذي جرى عليه الرأى في مبحث الاجتهاد – في الحضارة الإسلامية – هو عدم خلو العصر – كل عصر – ممن ينهض بأداء فريضة الاجتهاد، وللإمام جلال الدين السيوطي «٨٤٨ – ٨٤٨ ه» كتاب جعل عنوانه: «الرد على من أخلد إلى الأرض، وجهل أن الاجتهاد في كل عصر فرض»! قال في مقدمته: «إن الناس قد غلب عليهم الجهل وعمهم، وأعماهم حب العناد وأصمهم، فاستعظموا دعوى الاجتهاد فرض من فروض الكفايات في كل عصر، وواجب على أمل كل زمان أن يقوم به طائفة في كل قطر»!

### ذبول الإبداع في العقل الإسلامي

لكن الذى حدث للاجتهاد، عبر مسيرتنا الحضارية، أن ميادين من إبداع العقل الإسلامي في الفكر الإسلامي قد أصابها الجدب، فأصيبت ثمراتها بالذبول. فمنذ الانقلاب الأموى على فلسفة الشورى ضمرت إبداعات الأمة واجتهاداتها

في الفقه الدستوري، والفكر السياسي الذي يحدد أطر وضوابط علاقة الحاكم بالمحكوم، على حين نمت وازدهرت إبداعات الفكر واحتهاداته في الميادين الأخرى. فلما طال الأمد بالخطر الخارجي، تتريًّا وصليبيًّا، وطال الأمد بدول العسكر المماليك، التم مثلت فروسية العصر اللازمة للدفاع عن وجود الأمة والحضارة إزاء هذا الخطر الخارجي، وحلب المماليك شرائع مواطنهم الأصلية «ياسة» جنكيز خان «٥٦٢ه–١٧٤هـ= ١٦٧٧-١١٦٧م» فجعلوها قانون العسكر – أي الطبقة الحاكمة - والدواوين السلطانية أي دوائر الدولة - تراجعت مكانة «فقه المعاملات» الإسلامي، فذبل، ثم توقف الإبداع والاجتهاد فيه، وهذا هو الذي أدى إلى ما يسميه البعض إغلاق باب الاحتهاد! حتى جاء عصرنا الحديث ولدينا ثراء وغنى في «فقه العبادات» والشعائر الدينية، يصاحبه فقر شديد في «فقه المعاملات» و«الفكر السياسي» اللازم لمواكبة الواقع الجديد والمستحدثات من الأمور، الأمر الذي يبرز حاجتنا الماسة إلى تنشيط الاجتهاد في «فقه الواقع» - السياسي والاقتصادي، والاجتماعي -ليتسنى لأصول شريعتنا إتمام الفروع التى تظلل وتحكم وتصبغ بالإسلام هذا الواقع الجديد، وربما مع تعقد شئون الواقع الجديد، وتشعب علوم الشريعة والحضارة إلى تخصصات كثيرة ودقيقة، كانت الحاجة إلى «الاجتهاد الحماعي»، وهو الشكل الأنسب للعصر الذي نعيش فيه

# 

الحزب – وجمعه الأحزاب – هو: كل طائفة أو جماعة جمعهم الاتجاه إلى غرض واحد سياسيًا كان ذلك الغرض، بالدرجة الأولى، أو غير سياسى.. وغلب – فى الواقع الحديث والمعاصر – إطلاق مصطلح الحزب على التنظيم الذى يجمع جماعة من الأفراد تشترك فى تصور واحد لبعض المسائل السياسية وتكون رأيًا انتخابيًا واحدًا..

ومصطلح «الحزب»، في الأصول الإسلامية – قرآنًا وسنة – وذلك في تجربة الدولة الإسلامية الأولى، على عهد رسول الله وذلك ليس مرفوضًا لذاته، وبإطلاق، وليس مقبولاً لذاته، وبإطلاق، وليس مقبولاً لذاته، وبإطلاق، وليس مقبولاً لذاته، وبإطلاق، وليس مقبولاً لذاته، وبإطلاق، وليس معيار القبول لمصطلح الحزب، ومن ثم للتحزب، والتنظيم الحزبي، هو مضمون الأهداف والأغراض والمقاصد والمبادئ التي قام لها وعليها هذا الحزب.

فالشرك والمشركون حزب، ولكنه ملعون ومرفوض، وأولياء الشه الشيطان حزب، ولكنه ملعون ومرفوض، بينما نجد أولياء الله حزباً مقبولاً وموضع ثناء، وكذلك المؤمنون، أنصار رسول الله على المناه المن

فصراع الإسلام قائم أبدًا بين «حزب» الشرك والكفر والشيطان، وبين «حزب» التوحيد والإيمان - حزب الله -فالمصطلح مقبول أو مرفوض باعتبار المبادئ والمقاصد. والتحزب - أى انتظام الناس فى أحزاب - خاضع، من حيث القبول أو الرفض، إسلاميًا، باعتبار المعايير الحاكمة للتنظيم الحزبي، وليس للمصطلح بإطلاق، ولا للتحزب والتنظيم الحزبى بإطلاق.

لقد كان المشركون أحزايًا ﴿ وَلَمَّا رَأَى الْمُؤْمِنُونَ الْأَخْرَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَ إِعَانًا وَتَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢].. وكذلك كان حالهم عبر تاريخ الرسالات السماوية ﴿ جُنْدٌ مَا هُنَالِكَ مَهْرُومٌ مِنَ الْأَخْرَابِ (١١١) كَذَبَتَ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ دُو الْأُوتَادِ (١٢) وَتَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَابُ الْأَيْكَةِ أُولَئِكَ الْأَخْرَابِ ١٤٠) الْأَخْرَابِ ١٢٠].

وفى دعاء النبى و نقرأ: «اللهم منزل الكتاب، ومجرى السحاب، وهازم الأحزاب، الهزمهم وانصرنا عليهم» - رواه البخارى ومسلم وأبو داود.

وكما أن للشيطان حزبه ﴿حِزْبُ الشَّيْطَانِ﴾ وهو ﴿يَدْعُو حِزْبَهُ الشَّيْطَانِ﴾ وهو ﴿يَدْعُو حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيمِ﴾ [فاطر ٦] فإن لله، سبحانه وتعالى، حزبه ﴿وَمَنْ يَتُولُ الله وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْعَالِيُونَ﴾ [الماندة: ٥٦] والذين ﴿رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولِيْكَ حِزْبُ اللهِ أَلا إِنْ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [المجادلة ٢٢].

وفى أدبيات عصر النبوة أطلق مصطلح «الأمير» على رسول الله وفي المعتبار رئاسته للدولة.. وكذلك أطلق مصطلح «الحزب» على أنصاره.. ويروى أنس بن مالك أن الأشعريين - وفيهم أبو موسى الأشعرى - عندما قدموا على رسول الله والله ودنوا من المدينة، كانوا يرتجزون، يقولون:

«غدًا نلقى الأحبة.. محمدًا وحزبه»، ويروى البخارى، عن عائشة رضى الله عنها، «أن نساء رسول الله و كن حزبين، فحزب فيه عائشة وحفصة وصفية وسودة، والحزب الآخر أم سلمة وسائر نساء رسول الله..».

هذا عن المصطلح، فهو مستخدم، ومعيار القبول له أو الرفض هو مقاصد الحزب وغايات التحزب.

أما المشروعية الإسلامية للتنظيم والتحزب، فلا شك أنها مرتكزة على الإيمان بمشروعية التعدد في الآراء والتوجهات، فالمجتمعات التي تعتمد مشروعية «التعددية الفكرية» هي التي تعتمد تعددية التنظيم والانتظام في الأحزاب.

وإذا كان الإسلام قد تحدث عن وحدة «الدين»، من لدن آدم إلى محمد، وعبر كل الرسل والأنبياء، عليهم الصلاة والسلام، فإنه قد تحدث عن التعددية في «الشرائع» لأمم الرسالات. ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدّينَ مَا وَصَّيْنًا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى الدّينَ مَا وَصَّيْنًا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدّينَ وَلا تَتَقَرَقُوا فِيه ﴾ [الشورى ١٣]، ﴿لِكُلُّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ

شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْشَاءُ اللّٰهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ [الساندة: ٤٨]، فالدين واحد أزلاً وأبدًا.. والشرائع متعددة أزلاً وأبدًا كذلك. فتهنا وحدة، وتعددية في إطار الوحدة!

والإنسانية وحدة واحدة، من أب واحد وأم واحدة، لكنها تتعدد في اللغات والألوان، أى في الأقوام ﴿يَا أَيُهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبْكُمُ اللَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثُ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِرًا وَنِسَاءً ﴾ النساء ١]، فهذا أيضًا وحدة في الإنسانية، وتعددية في إطار هذه الوحدة.

والأمة الإسلامية وحدة ﴿إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٩٢].. وفي إطار الأمة الواحدة تقوم وتتمايز الأمم، أي الجماعات، التي تجتمع على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ﴿وَلَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَامُرُونَ بِالْمُرُونِ وَيَنْهُونَ عَنَ الْمُنْكَرِ وَالْبَكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَامُرُونَ بِالْمُرُونِ وَيَنْهُونَ عَنَ الْمُنْكَرِ وَالْبَكُ مُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٤].

وإذا كان التمايز في التنظيم الحزبي، على النحو الذي نفهمه اليوم من مصطلح «الحزب»، هو من ثمرات التطور في الحياة الفكرية والسياسية – وهو تطور تتمايز فيه الحضارات والعصور والمجتمعات – فإن التجربة السياسية لدولة الإسلام الأولى قد شهدت من «المؤسسات» ما «يشبه» التمايز التنظيمي – ولا نقول الحزبي – على نحو من الأنحاء.

ف «هيئة المهاجرين الأولين» - التى ضمت «القيادات القرشية» التى «سبقت إلى الإسلام» - أبا بكر، وعمر بن الخطاب،

وعثمان بن عفان، وعلى بن أبى طالب،وطلحة بن عبيد الله، والزبير بن العوام، وعبدالرحمن بن عوف، وسعد بن أبى وقاص، وسعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل، وأبا عبيدة بن الجراح – هيئة المهاجرين الأولين هذه كانت تنظيمًا له اختصاصات دستورية فى الخلافة والدولة وشئون المجتمع الإسلامي.

و«هيئة النقباء الاثنى عش» – التى تكونت بالاختيار من الأنصار الذين عقدوا مع رسول الله وصلى عقد تأسيس الدولة الإسلامية فى بيعة العقبة – هذه الهيئة – التى ضمت: أبا أمامة، وأسعد بن زرارة، وسعد بن الربيع، وعبدالله بن رواحة، ورافع بن مالك بن العجلان، والبراء بن معرور، وعبدالله بن عمرو بن حرام، وسعد بن عبادة بن دليم، والمنذر بن عمرو بن خميس، وعبادة بن الصامت، وأسيد بن حضير، وسعد بن خيثمة بن الحارث – هذه الهيئة قد كانت تنظيمًا ذا اختصاصات دستورية فى حياة الدولة الإسلامية، لقد كانت هيئة الوزراء – المؤازرين – كما كانت هيئة الممارين الأولين هى هيئة الأمراء – المؤازرين – كما كانت هيئة الممارين الأولين هى هيئة الأمراء – المؤازرين الله الموتمرين!

وفى ترجمة ابن الأثير «٥٥٥-١٣٠هـ= ١١٦٠-١٢٣٣م» للصحابية الجليلة أسماء بنت يزيد بن السكن الأنصارية «٣٠هـ-١٥٠م» وكانت مبرزة فى الشجاعة والخطابة - ما يشير إلى «جماعة نسائية»! لنساء المدينة، قامت وتألفت للمطالبة بحقوقهن الموازية لما يبذلن فى المجتمع الجديد من جهود!

وكانت أسماء هذه قائدة في هذه «الجماعة»، ومتحدثة باسمها فيقول الراوى: إنها قد ذهبت إلى النبي والله وهو جالس مع

الصحابة، فقالت: يارسول الله، «إنى رسول من ورائى من جماعة نساء المسلمين، يقلن بقولى، وعلى مثل رأيى..».. ثم عرضت قضيتهن.. وأجابها رسول الله على وطلب منها إبلاغ جوابه إلى «جماعتها» – «انصرفى يا أسماء، وأعلمي من وراءك من النساء».

فنحن هنا أمام «جماعة نسائية». ويعبارة الصحابية أسماء بنت يزيد، فهى «جماعة نساء المسلمين»!

ولقد شهدت هذه القسمة من قسمات الحياة الفكرية والسياسية - قسمة التنظيم.. الأحزاب - تطورًا مواكبًا لتطور الضرورات والمقاصد والغايات.

فكانت الفرق الكلامية تنظيمات سياسية، تميزت في «المقالات» – أى «النظريات» – وفي الوسائل التي اعتمدتها لوضع هذه «المقالات» في الممارسة والتطبيق، فللخوارج مقالات، ومنهج في الوصول لتحقيق مقالاتهم، وكذلك الحال عند المعتزلة، وعند الشيعة، بفصائلها المتعددة، المعتدلة منها والمغالية، العلنية منها والسرية.

أما عصرنا الحديث، فلقد انتقل بالتنظيم الحزبى إلى طور جديد، ففيه عرفت مصر، مثلاً، وقبل غيرها من البلاد الإسلامية «الحزب الوطنى الحر»، الذى بدأ سريًا، على يد جمال الدين الأفغانى «١٢٥٤–١٢١٤ هـ = ١٣١٤ ١٨٩٧ م»، في سبعينيات

القرن التاسع عشر الميلادي، والذي قاد الثورة العرابية «١٨٨١-١٨٨٢م» ثم شهدت - مع كثير من البلاد الإسلامية - تنظيم «جمعية العروة الوثقى» - السرى - الذي رأسه الأفغاني، وكان نائبه الإمام محمد عبده «١٢٦٥-١٣٢٣هـ=٩٩٨١-٥٠٩١م».. والذي صدرت مجلة «العروة الوثقي»، بباريس، لسان حاله، ثم «الحزب الوطني»، الذي قاده مصطفى كامل «١٣٩١ - ١٣٢٦هـ = ١٩٠٤-٨٠١٨ م... و«حزب الأمة»، الذي كان فيلسوفه أحمد لطفى السيد «١٢٨٩ – ١٣٨٢هـ = ١٨٧٢ – ١٩٦٣م».. و«حزب الإصلاح»، الذي كونه الشيخ على يوسف «١٢٨٠ -١٣٣١هـ = ۱۸٦٣ - ۱۹۱۳ م». و«حـزب الـلامـركـزيـة»، الـذي ضـم قيادات الإصلاح في الولايات العربية العثمانية.. وجمعية أم القرى - «جمعية تعليم الموحدين» - السرية التي تحدث عنها عبدالرحمن الكواكبي «١٢٧٠ - ١٣٢٠هـ = ١٨٥٤ -۱۹۰۲م» في كتابه «أم القرى».

فلما انتهت الحرب العالمية الأولى... وطوى الاستعمار الغربى صفحة الخلافة العثمانية، واكتمل الاحتواء الغربى لعالم الإسلام وأقطار الشرق، وأصبح النموذج الغربى – الليبرالى، والشمولى – هو النموذج الحضارى الذي تروج له دوائر الفكر السياسى ومنابر الإعلام ومعاهد التعليم، غدا الطابع الغربى، في التنظيم الحزبي، نمطًا شائعًا في حياة العرب والمسلمين، سواء في قواعد التنظيم أو في النظريات السياسية والاجتماعية التي هي مقاصد وغايات التنظيمات والأحزاب.

ولقد كان طبيعيًا، أمام خطر الاستلاب الحضارى الغربى، أن تبرز عوامل اليقظة الإسلامية، لتدافع عن الهوية الإسلامية، وأن تتخذ من التنظيم والانتظام فى الجماعات والأحزاب والجمعيات السبل والأدوات لتحقيق مقاصد البعث الحضارى الإسلامى، استئنافًا للنهوض، ومواجهة للتحديات، سواء منها ما كان تخلفًا موروثًا عن السلف، أو غزوًا بالفكر غير الملائم جاءت به دول الاستعمار.

\* \* \*

# الانفتاح العربى على الحضارات الأخرى

لا توجد في التاريخ القديم أو الحديث حضارة نقية، أنجزها أبناؤها دون أن تكون لها مع الحضارات الأخرى صلات وعلاقات وتأثر وتأثير.

وحضارة العرب في الماضي، ومحاولات الانبعاث الحضاري في هذا العصر لا تخرج عن هذا الإطار الذي عرفته جميع الحضارات.

\* \* \*

في مختلف ميادين الفكر وقضاياه، يستطيع العقل أن يرصد ويبصر «الشواهد» على وجود ما هو مشترك فكرى عام بين الإنسانية جمعاء، وما هو «خصوصية حضارية» تتميز بها بعض الحضارات، وهناك شهادة التاريخ التي تدعم هذه الشهادة الفكرية، عندما تؤكد أن التلاقي والتفاعل اللذين عرفهما التاريخ بين الحضارات العريقة، المالكة لما هو مشترك، وما هو «خاص»، قد تم وقق هذا القانون، فتلاقي الحضارات – وهو معلم من معالم التاريخ الحضاري للإنسانية – وتفاعلها عندما تتلاقي قدر لا سبيل إلى مغالبته أو تجنبه، لكنه يتم دائمًا وأبدًا وفق هذا القانون الحاكم؛ التمييز بين ما هو مشترك إنساني عام، تفتح له الأبواب والنوافذ، ويجدُون في السعى لتحصيلة، وبين ما هو

خصوصية حضارية، يدققون - بحدر - قبل استلهامه وتمثله، ويعرضونه على معايير حضارتهم لفرز ما يقبل منه ويتمثل، من ذلك الذي يرفضونه لما فيه من تناقض مع هويتهم الحضارية وقيمهم الاعتقادية، وأصولهم التي تكون ما يشبه «البصمة» للشخصية الحضارية والقومية التي هي مناط التمييز، برغم التطور والتفاعل اللذين تمارسهما هذه الشخصية مع الآخرين.

#### مثالان شهيران

ونحن إذا شئنا أن نضرب بعض الأمثلة على تلاقى الحضارات وتفاعلها، الذى عمل خلاله هذا القانون، فإن لدينا مثالين شهيرين وثيقى الصلة بموضوع هذا الحديث.

أولهما: التقاء حضارتنا العربية الإسلامية إبان نهضتها وازدهارها بالحضارات الفارسية، والهندية، واليونانية.

وثانيهما: التقاء الحضارة الغربية إبان نهضتها بحضارتنا العربية الإسلامية.

على أى نحو وفى أى المجالات كان الاستلهام؟ وعلى أى نحو وفى أى المجالات كان الحذر والرفض للغزو الفكرى؟ إنها «شهادة التاريخ» على عمل هذا القانون، تدعم «شهادة الفكر» التى قدمناها فيما سبق.

ليس هناك شك في أن الفتح العربي للإمبراطورية الفارسية، ودخول الفرس بمواريثهم الحضارية الغنية في إطار الدولة الإسلامية قد أتاح أوسع الفرص لتفاعل حضاري واسع وعميق وخلاق بين الحضارة الفارسية وبين الفكر الإسلامي الذي كان هو النواة التي تتبلور حولها الحضارة العربية الإسلامية الجديدة، ولقد زاد من فرص هذا التفاعل ما بلغه العنصر الفارسي - حامل الميراث الحضاري - من مواقع مؤثرة في دوائر الفكر والسلطة، في دولة الخلافة، وبخاصة العباسية منها، وما بلغه العلماء من ذوى الأصول الفارسية، بميدان الفكر من جودة في الإبداع، وتنوع في ميادين العطاء.

لكن الراصد لهذا التفاعل بين الفكر الإسلامي إبان تبلور حضارته وبين الميراث الفارسي الوافد والطارئ بعد الفتوحات، يستطيع أن يميز بين ما «قُبل» وبين ما «رُفض» أو وُوجه بالمعارضة والمقاومة من هذا الميراث.

لقد فتحت فارس في عهد الراشد الثاني عمر بن الخطاب، وكذلك فتحت الأودية الزراعية للأنهار الكبرى في الدولة الإسلامية، النيل، وبردى، ودجلة، والفرات. ولم يتردد عمر بن الخطاب في تبنى النظام الفارسي في ضريبة الأرض الزراعية الذي كان يسمى «وضائع كسرى»، وظل سائدًا ومعمولاً به حتى عدل في ظل الدولة العباسية. وهنا تم استلهام تجربة حضارية، وخبرة قومية، في طرق تقدير الضريبة على الأرض الزراعية.

#### حذرالعرب

لكن العرب كانوا حذرين كل الحذر، وشديدى الرفض والمقاومة لكل ما هو خصوصية حضارية فارسية، تتعارض

مع معايير الإسلام وجوهر معتقداته، وخصائصه الحضارية المتميزة. لقد رفضت الخلافة الإسلامية - وهي نمط متميز في نظم الحكم - ما تميزت به مواريث الحضارة الفارسية في نظام الحكم وفلسفته السياسية، التي كانت ترى رأس الدولة - كسرى -ابنًا للإله «أهورا - مزدا»، يحكم باسمه نيابة عنه، زاعمًا أن لقانونه وتنفيذه قداسة الإله والدين. كذلك رفضت حضارتنا الإسلامية ميراث الفرس في «النظام الطبقى المغلق»، لتعارضه الجذرى مع فلسفة الإسلام في المساواة بين الناس في الحقوق والواجبات. والذين يقرءون مصنفات علماء الإسلام في «الملل والنحل» وصراعهم الفكري مع الفرق والمذاهب غير الإسلامية يدركون المقاومة الباسلة التي ووجهت بها مذاهب الفرس وعقائدهم وفلسفاتهم من قبل حضارتنا العربية الإسلامية، فالمجوسية والزرادشتية ومذاهب أخرى مثل المانوية «الثنوية» بفرقها المتعددة، تحتل معارضتها صفحات كثيرة في عشرات المجلدات التي تصدت للوافد الضار المرفوض، وكذلك صنع المتكلمون والفلاسفة المسلمون مع «الغنوصية» التي كانت ثمرة هيلينية في تربة التصوف والعرفان الشرقي، اتجهت إلى تحصيل المعرفة بالذوق والحدس وليس بالعقل أو الحواس.

قعلى حين فتحت الأبواب للتجارب الإنسانية العملية ولعلوم التمدن العملي كان الحذر، بل والمقاومة للفلسفات والمعتقدات المخالفة لمعاييرنا الحضارية، سواء في السياسة أو الاجتماع أو الدين أو الفلسفات. وكذلك كان حال حضارتنا عندما فتحت الشام ومصر وبلاد الشمال الافريقي ذات الميراث البيزنطي. ففي الوقت الذي تبني فيه عمر بن الخطاب «تدوين الدواوين»، وهو خبرة إدارية بيزنطية، وسعت الدولة الأموية ممثلة في أميرها خالد بن يزيد « ٩٠ هـ - ٨ ٠ ٧ م» إلى «مدرسة الإسكندرية»، فبدأت حركة الترجمة للعلوم الطبيعية والتجريبية وفنون التمدن العملي، التي سميت «علوم الصنعة»، في نفس الوقت الذي تبنت فيه حضارتنا هذا اللون من المعارف والعلوم والتجارب الإنسانية، كانت حربها ضد الغنوصية خاصة والهيلينية في الفلسفة والعقائد والتصورات بوجه عام، وكذلك معارضتها لعقائد المسيحية ومذاهبها التي أخرجتها الروح الهيلينية عن نقاء عقيدة التوحيد. كان ذلك شهادة تاريخ التفاعل الحضاري على عمل قانون التمييز بين ما هو خصوصية حضارية وما هو «مشترك إنساني عام»، فالباب مفتوح لعلوم الصنعة، موصد أمام شريعة الرومان.

وعندما التقت حضارتنا الإنسانية بمواريث الهندوس في الحضارة الهندية، عمل هذا القانون.

فالبيرونى «٣٦٢ - ٤٤٠هـ = ٩٧٣ - ١٠٤٨ م» الذي نهض بمهام البعثة العلمية وأعبائها، عندما عاش في الهند أربعين عامًا، عقب الفتح الغزنوى لبعض أقاليمها، وقام بدراسة تاريخ الهند وتراثها وحضاراتها دراسة العبقرى المتفرد، البيروني هذا، يعلمنا - دون أن يعرض مباشرة لقضيتنا هذه - كيف ميز أسلافنا في تراث الهند، بين «الحساب الهندى» و«الغلك»،

فأخذوهما وطوروهما وكذلك صنعوا مع غيرهما من علوم الطب والأعشاب الدوائية – إلخ. كيف ميزوا بين هذه العلوم الطبيعية والعملية والتجريبية، التى أخذوها وطوروها، وبين ديانات الهند ومذاهبها وفلسفاتها، التى رفضوها، لتعارضها مع التوحيد الإسلامي، ومع إلهية المصدر الديني في الإسلام كديانة سماوية، نزل بها الوحى على الرسول عليه الصلاة والسلام.

#### مدى جدية الاعتراض

وإذا كان الخلاف غير وارد أو غير مبرر، مع هذه الحقائق التي قدمناها عن عمل قانون التفاعل الحضاري، في التقاء حضارتنا العربية الإسلامية بمواريث الفرس والروم والهنود، فان خلافًا وحدلًا لابد أن يثور عندما نقول: إن أسلافنا قد أعملوا هذا القانون، على هذا النحو عندما انفتحوا وتفاعلوا – على النحو المعروف – مع تراث اليونان، ذلك أن ترجمة العرب للفلسفة اليونانية واحتفاءهم بهذه الفلسفة، والمنزلة التي بلغها فلاسفتها – ويخاصة «أرسطو» (٣٨٤–٣٢٢ق.م)، وأفلاطون (٤٢٧-٤٣٧ق.م) - في التراث الفلسفي لحضارتنا، كل ذلك لابد أن يشار كاعتراض على قولنا إن التبني والاستلهام قد وقف عند علوم الصنعة: الطبيعية والعملية والتجريبية، وأن الحذر والمعارضة والرفض قد حابهت الإنسانيات، والفلسفة في مقدمتها، ولذلك فلابد من وقفة متأنية، نختبر فيها جدية هذا الاعتراض، وصدق مضمونه، لنرى وجه الحق في هذا الموضوع.

وليس هناك خلاف على أن العرب قد سعوا إلى ترجمة العلوم الطبيعية اليونانية، آخذين إياها من مصادرها الشرقية – أساسًا – في البلاد التي فتحوها، فترجموا تراث اليونان في الطب والكيمياء والهندسة والرياضيات والميكانيكا «الحيل» والزراعة والمناظر والحساب والمنطق، وغيرها من العلوم الطبيعية والعملية والتجريبية، ثم أضافوا إليها إبداعهم الذي شهد به المنصفون من علماء الغرب وأساتذة الاستشراق.

كذلك لا خلاف على أن هناك ميادين فى المعتقدات والإنسانيات اليونانية قد نفر منها العرب، فضربوا عنها صفخًا ولم يترجموها، ولا حتى للمتخصصين من العلماء، وذلك مثل عقائد الوثنية اليونانية وأساطير آلهتها، وآداب اليونان وفنونها.

إذن مبدأ التمييز قائم، وبه وعليه يشهد تاريخ التفاعل بيننا وبين حضارة اليونان، لكن علامة الاستفهام تظل خاصة بحقل الفلسفة، فلماذا أعطى العرب هذا الوزن الكبير لفلسفة اليونان، ترجمة وشرحًا، حتى تضخمت آثارها في تراثنا الحضارى؟

وعن هذا السؤال المشروع نجيب الإجابة التي تؤيد صدق واطراد «قانون التفاعل الحضارى» الذى ميز دائمًا وأبدًا بين ما هو خصوصية حضارية وبين ما هو مشترك إنساني عام.

لقد كانت المواجهة الأولى بين خصوصيتنا الحضارية وبين الخصوصية اليونانية عندما واجه الإسلام النمط الهيليني في النظر والتفكير الذي كانت «الغنوصية» أبرز مذاهبه في نظريات المعرفة. وكانت الهيلينية - كما وجدها العرب في البلاد التي فتحوها -هي «اليونانية الشرقية» التي امتزج فيها الفكر الفلسفي اليوناني بصوفية الشرق وروحانيته، ومع هذه الهيلينية كانت أولى معارك الإسلام الفكرية.

والحقيقة التي يجهلها كثيرون هي أن المسلمين الذين أبدعوا «عقلانيتهم الإسلامية» المتميزة، وعلم الكلام الإسلامي الممثل لفلسفة الإسلام المتميزة، منذ النصف الثاني من القرن الهجري الأول، وقبل ترجمة اليونانيات – قد اتجهوا إلى ترجمة الفلسفة اليونانية وترجمة عقلانية أرسطو أولا وبالتحديد، لا ليتخذوا منها فلسفة لهم وللإسلام، وإنما ليردوا بها - كسلاح يوناني - على الهيلينية - وثمرتها الغنوصية -التي هي تأثيرات يونانية، مزجت بصوفية الشرق، وروحانية الشرقيين، فأنصار الغنوصية كانوا - كمتغربي زماننا - أثرًا يونانيًا في الشرق، وامتدادًا شرقيًا لفكرية اليونان، فعمد علماؤنا وأعلامنا إلى ترجمة العقلانية اليونانية، ليردوا بها على أنصار اليونان، وكأنهم أرادوا أن يقولوا لهم: إذا كنتم لا تحترمون إلا ما هو وافد ومستورد يوناني الصنع، فها نحن نجابهكم بأرسطو، المعلم الأول عند اليونان، وأبرز عقولهم الفلسفية على الإطلاق، نجابهكم بالعقلانية اليونانية، نقضًا لغنوصية الأفلاطونية المحدثة اليونانية، استخدامًا للأسلحة التى تحترمونها وتعظمونها.

#### أدلة قاطعة

ولنا على هذا التحليل أكثر من دليل.

كانت الهيلينية و«الغنوصية – الباطنية» هي «تغريب» ذلك العصر، والغزو الفكرى الذي أصاب به الغرب اليوناني الشرق منذ انتصار الإسكندر الأكبر «٣٥٦–٣٢٣ ق.م» على الدولة الفارسية «٣٣٦ ق.م»، وبنائه إمبراطوريته الشرقية. ولقد غبشت هذه الهيلينية توحيد المسيحية الشرقية الأولى، فلما ظهر الإسلام خاصت ضده المعارك، في البلاد التي فتحها المسلمون، لكن المسلمين بعد أن بلوروا عقلانيتهم المتميزة، تقدموا فاستعانوا بالعقلانية الأرسطية في نضالهم ضد الهيلينية والغنوصية، فكانت – كما أشرنا – ترجمة الفلسفة اليونانية استعانة بحقيقة الفكر اليوناني على هزيمة صورته الشرقية المهجنة بسلاح معترف به من الغنوصيين!

وعلى هذه الحقيقة يشهد شاهد من أهلها، هو المستشرق الألمانى بكر «كارل هينرش» (١٨٧٦-١٩٣٩) عندما يقول: «إننا نرى كفاح المسيحية من أجل استقلالها، وتوكيد ذاتها بإزاء الروح اليونانية المجسدة في «الغنوص» يتكرر من جديد في الإسلام في القرون الأولى تحت أسماء أخرى، فكما كانت المسيحية الأولى معادية للروح الهيلينية كان الإسلام في الصدر الأول على العموم معاديًا هو الآخر للروح الهيلينية. والميزة الرئيسية للقرآن هي أنه كان يؤثر تأثيرًا مضادًا للروح الهيلينية في عصر تغلغلت فيه الهيلينية. وفي اللحظة التي تخطى فيها الإسلام حدود مهده الأولى، بدأ الصراع والتصادم. إن المانوية والزرادشتية كانتا

بالنسبة للإسلام عدوتين خطيرتين كالمسيحية، وإن «غنوص» المانوية والمذاهب الشبيهة بها كانت خطيرة على الإسلام خطرًا مباشرًا، لذلك نرى أن أول مدرسة كلامية في الإسلام - ونعني بها المعتزلة - قد استفادت بعضًا من أصولها ومسائل بحثها عن طريق كفاحها ضد المانوية. وفي كل هذه الألوان من الكفاح تكونت جبهة كفاح فريدة في بابها، فالدولة والمذهب الديني الرسمي يسيران هذا، كما يسيران في كل مكان جنبًا إلى جنب في صف واحد، لكنهما في كفاحهما ضد «الغنوص» الذي لا يعترف لأحد بسلطان يهيبان بالروح اليونانية الحقيقية - «الفلسفة اليونانية» - كي تساعدهما. لقد كان الغنوص يحارب الإسلام دينيًا وسياسيًا، وفي هذا النضال استعان المسلمون بالفلسفة اليونانية وعنوا بإيجاد عالم من العلوم الدينية العقلية، فكأن الإسلام الرسمي قد تحالف إذن مع التفكير اليوناني والفلسفة اليونانية ضد «الغنوص» الذي كان خليطا من المذاهب القائمة على النظر والمنطق، وعلى مذاهب الخلاص. ومن هنا نستطيع أن نفسر حماسة الخليفة المأمون للعمل على ترحمة أكبر عدد ممكن من مؤلفات الفلاسفة اليونانيين إلى العربية. وقد اعتاد الناس أن يفسروا هذا حتى الأن بإرجاعه إلى ميل المأمون إلى العلم وحبه له. لكن إذا كانت الرغبة في ترجمة كتب الأطباء القدماء قد نشأت عما اشتهرت به المدارس الطبية الكبرى من حاجة عملية إلى هذه الكتب، فلعل ترجمة كتب أرسطو تكون قد نشأت بالضرورة عن حاجة عملية كذلك، وإلا فإنه إذا كانت المسألة مسألة حماسة للعلم ورغبة خالصة في تحصيله فحسب لكان هوميروس أو أصحاب المآسى من بين من ترجمت كتبهم أيضًا، لكن الواقع هو أن الناس لم يحفلوا بها، ولم يشعروا بحاجة ما إليها».

تلك شهادة المستشرق الألماني «بكر» على أن ترجمة الفلسفة اليونانية والاهتمام بعقلانية أرسطو خاصة لم تكن عن رغبة في جعلها فلسفة الإسلام والمسلمين، وإنما كانت استعانة بالعقلانية اليونانية الصريحة على هزيمة الغزو اليوناني، كما تمثل في خليط الهيلينية والغنوص!

#### أصول الغنوصية

وبقدر الأهمية المحورية لهذه الحقيقة التاريخية فإنها تستحق وقفة متأنية تجلو حقيقتها كامل الجلاء.

إن الغنوصية - كمذهب باطنى عرفانى - كانت قائمة على إنكار الخصوصية الحضارية، مثلها فى ذلك مثل «الغزو الفكرى التغريبي» الحديث والمعاصر، ذلك أنها قد جمعت بالتلفيق خليطًا «يونانيًا غربيًا»، و«إسرائيليًا شرقيًا»، ثم مزجا مزجًا شديدًا محكمًا، لكن دون أن تستطيع إخفاء ملامح أصولها الثلاثة:

(أ) الأفكار القبالية المتمثلة في الديانة الشعبية «الإسرائيلية» بما فيها من سرية التعاليم، والرموز الخفية في التوراة، والقول بإله تصدر عنه الأرواح المدبرة للكون، ورمزية الأعداد والحروف، والحديث عن الإنسان باعتباره «العالم الأصغر» الذي جاء على صورة العالم الأكبر.

- (ب) الأفلاطونية الحديثة كما تمثلت في مذهب أفلوطين «٢٠٤–٢٧٠م»، بما تمثله من نزعة توفيقية بين الآراء الفلسفية المختلفة، وكما تمثلت وتبلورت في مدرسة الإسكندرية من القرن الثالث إلى القرن السادس الميلادي.
- (ج) الديانات والمذاهب الفارسية: كما تمثلت في مانوية «ماني» (القرن الثالث الميلادي). تلك التي حاولت التوفيق بين المسيحية والزرادشتية، وقالت بثنائية النور والظلمة، إلهين للخير والشر، وكما تمثلت في المزدكية «إحدى فرق المانوية».

تلك هي أصول «الغنوصية» كمذهب تلفيقي، يجعل عقيدته أسرارًا يضن بها على غير أهلها، ويسمو بها على عامة المؤمنين، وعلى العقيدة «الرسمية»، ويمزج الدين بالفلسفة، بمعناها اليوناني المثالي، ويعتمد في تصور الذات الإلهية على نظرية الفيض والصدور، الأمر الذي جعله مأوى للمعتقدات السرية والخفية، بل والملحدة أحيانًا. وكما يقول «ماسينيون» (١٨٨٣ ممارية المسيحية الأولى – حتى غبشت توحيدها – كانت لمحاربة المسيحية الأولى – حتى غبشت توحيدها – كانت «سامرية – يونانية»، أي أن «الإسرائيليات» مع الوافد اليوناني قد مثلت أصول «الغنوصية» في مرحلتها المسيحية، أما في مرحلتها الإسلامية، التي تصدت فيها لمحاولة إفساد عقائد الإسلام، وتجريد حضارته من خصوصيتها الإسلامية، فإن أصولها قد كانت – إلى حانب الوافد اليوناني – مانوية، «أعني آرامية وإيرانية».

# ٣- الإسلام والمعارضة السياسية

مادام من حق الحاكمين أن يؤيدهم المحكومون إذا هم أحسنوا، فإن من حق المحكومين أن يعارضوا الحاكمين إن هم أساءوا، بل إن هذه المعارضة - عند الإساءة - هي من حقوق الحاكمين على المحكومين أيضًا.

ولاة الأمور وحكام المسلمين هم نواب عن الأمة، فالسلطة الحقيقية الأصيلة هي للأمة، والحاكمون ليسوا بمعصومين، وكل بنى آدم خطاء.. والخطأ في الولايات العامة أكثر وقوعًا من الخطأ في الشأن الخاص، وآثاره الضارة أكبر وأعم، ومن ثم فالوزر عليه أشد وأثقل.. ولصاحب الحق الأصيل سلطان لا ينازع في مراقبة وكيله ونائبه وخليفته في أداء ما فوض إليه من مهام، كي تنجز هذه المهام على النحو الذي أراده صاحب الحق عندما عقد لنائبه عقد الوكالة والإنابة والتفويض!

# الشورى دعوة للمشاركة بالرأى

وفى التجربة السياسية الإسلامية الأولى، كانت الشورى وهى استخراج الرأى من المشيرين استخراجًا - تعنى فيما تعنى
تشجيع المحكومين على المشاركة بالرأى، مؤيدًا كان هذا الرأى
أو معارضًا لولاة الأمور، بل إن ولاة أمور المسلمين - فى دولة
الخلافة الراشدة، - كانوا ينبهون الرعية على ضرورة المعارضة
تنبيهًا! وأبو بكر الصديق، هو الذى سن سنة الإلحاح على الرعية

في مراقبة الحاكم ومحاسبته ومعارضته، عندما قال في أول خطبة له بعد بيعته بالخلافة: «إني قد وليت عليكم، ولست بخيركم، فإن أحسنت فأعينوني، وإن أسأت فقوموني، إنما أنا مثلكم، فإن استقمت فاتبعوني، وإن زغت فقوِّموني، أطيعوني ما أطعت الله ورسوله، فإن عصيت الله ورسوله فلا طاعة لي عليكم». وعندما فتح المسلمون- على عهد عمر بن الخطاب- العراق والشام ومصر، حدثت معارضة كبيرة من جمهور كبير من الجند الفاتحين، وفيهم نفر من كبار الصحابة، لسياسة عمر الجديدة في الأرض المفتوحة، حتى لقد كان عمر يستجير بالله من شدة المعارضة وقسوتها عليه، ثم حسم الخلاف - بعد أن تأزم -بالشورى والتحكيم. وعندما بويع لأبى بكر بالخلافة، عارض البيعة له، وامتنع عن مبايعته فريق من الصحابة، أنصارًا ومهاجرين، وكان في المعارضة سعد بن عبادة - من «النقباء الاثنى عشر» - ولقد مات في عهد عمر، على معارضته لخلافة أبي بكر وعمر، ودون أن يبايع لهما! وكان من المعارضين كذلك على بن أبى طالب، والذي ظل ممتنعًا عن البيعة لأبى بكر أشهرًا، قبل إنها ستة وقيل إنها ثلاثة!

# المعارضة خصيصة إسلامية .. إنسانية

ولا يحسبن أحد أن السماح بالمعارضة السياسية في التجربة الإسلامية هي خصيصة راشدة، ترجع إلى تقوى وورع الخلفاء الراشدين، الباحثين عن النصح لدى الرعية كي لا يتمادوا في الخطأ فتزداد ذنوبهم في الحساب يوم الدين!

ففضلاً عن هذا العامل - التقوى والورع - الذى يجب ألا يكون خصيصة راشدية.. وإنما خصيصة إسلامية.. بل وإنسانية.. وفضلاً عما تحققه المعارضة من ترشيد للحكم يسهم فى نجاح الحاكم والمحكوم كليهما، فإن المعارضة - فى النظرة الإسلامية - مؤسسة على عدد من الأصول والمنطلقات، التى تمثل أسسًا وثوابت فى النظرية السياسية الإسلامية، وذلك من مثل:

١ - حرية الإنسان: إن الإسلام يعتبر الحرية فطرة فطر الله الإنسان عليها، وكلمة عمر بن الخطاب: «متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا». تعبير دقيق عن فلسفة الحرية في الإسلام، كفطرة إنسانية، تفسدها قيود الاستبداد والاستعباد، بل إن القرآن الكريم يعتبر أن تحرير الإنسان من القيود والأغلال هو من جماع رسالة محمد على الذي بعثه الله للناس ليهديهم ﴿ وَيَصَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلاَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] ولقد وضع أئمة الإسلام «الحرية» في مقام «الحياة»، وجعلوا «الرق» بمنزلة «الموت»!.. حتى وجدنا الإمام النسفى «٧١٠هـ-٠١٣١م»، وهو يعلل كون كفارة القتل الخطأ هي تحرير رقيق من رقه، يقول: «إنه -«أى القاتل» - لما أخرج نفسًا مؤمنة من جملة الأحياء، لزمه أن يدخل نفسًا مثلها في حملة الأحرار؛ لأن إطلاقها من قيد الرق كإحيائها، من قبل أن الرقيق ملحق بالأموات، إذ الرق أثر من آثار الكفر، والكفر موت حكمًا ﴿ أُوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَخْيِينَاهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٢].

وعندما يكون الإنسان حرًا في «تأييد» صواب ولاة الأمر، فمن الطبيعي أن يكون حرًا كذلك في «معارضة» ما يراه غير صواب!

٧ - فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر: وهى - كأصل من أعظم أصول الفكر السياسى الإسلامى - لا تجعل «المعارضة» للأخطاء فى السياسات مجرد «حق» من حقوق الإنسان، وإنما تجعلها فريضة إلهية وتكليفًا دينيًّا، فالمعارضة السياسية، فى جوهرها، ليست سوى إنكار المنكر السياسي؟!، وهو فريضة من الله على كل مسلم ومسلمة، كأفراد، وكهيئات وجماعات منظمة ﴿وَلَتُكُن مِنكُمْ أَمَّةٌ يَلاعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْغُرُونِ وَيَنَهُونَ عَن المُنكر ﴾ وهو معيار لخيرية الأمة ﴿كُنتُمْ حَيْر أَمَّةٍ الله عمران؛ ١٠٤] وهو معيار لخيرية الأمة ﴿كُنتُمْ حَيْر أَمَّةٍ ويتَنهُونَ عَن الْمُنكر ﴾ ويتخلفة تحل على الأمة كلها لعنة الله كما حدث لبنى ويتخلف تحل على الأمة كلها لعنة الله كما حدث لبنى إسرائيل ﴿لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَني إسْرَائِلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِسَى ابْن مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْقَدُونَ ﴿١٨) كَانُوا لاَ يَثَنَاهُونَ عَن المُنكَر فَعَلُونُ لَبْسُنَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [المائدة: ٨٠) كَانُوا لاَ يَثَنَاهُونَ عَن المُنكر فَعَلُونُ لَبْسُنَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [المائدة: ٨٠)

# والسُّنَّة والحديث النبوي أيضًا

ولهذا البلاغ القرآنى فصًل وطبق البيان النبوى، عندما حض على إنكار المنكر ومعارضته، بل وتغييره - تأكيدًا على أن المعارضة ليست مجرد تسجيل مواقف، وإنما هى تغيير يقدم البدائل!.. «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان»! وأهمية تنوع وتدرج أساليب المعارضة ودرجاتها، هى دعوة كل الأمة المؤمنة إلى المشاركة فى العمل العام، دون عذر لمتخلف وسلبى بحجة قلة أو ضعف أو انعدام الإمكانات، فلا أقل من الرفض بالقلب، إذا لم يستطع الإنسان المعارضة والتغيير وتقديم البديل، بالقول والكتابة، أو بالفعل والتطبيق!، فليس وراء هذه الحدود مكان أو أثر لإيمان فى قلوب السلبين!

بل إن السنة النبوية تعلمنا أن التفريط في إقامة هذه «الفريضة الاجتماعية» لا يفسد «دنيانا» فقط، وإنما هو «محبط» لأعمالنا، يحول بينها وبين أن تفتح أبواب السماء لدعائنا؛ فالله أقرب إلينا من حبل الوريد، لكنه لا يسمع للذين لا يعترضون على المنكر في اجتماعهم البشرى: «لتأمرن بالمعروف، ولتنهون عن المنكر، ولتأخذن على يد الظالم، ولتأطرنه - «تجبرونه» - على الحق أطرا، أو ليضربن الله بعضكم ببعض، ثم تدعون فلا يستجاب لكم»! و «إذا رأيتم الظالم فلم تأخذوا على يديه يوشك الله أن يعمكم بعذاب من عنده».

ولمشقة هذا الطريق، ولما يكلفه لأصحابه من مشقات، وخاصة في عصور الجور والاستبداد، رغب الإسلام فيه، ونبه على أنه هو المنقذ من الخسران، فالذين لا يتواصون ويتفقون وينتظمون في الأمم والجماعات والمؤسسات القائمة على نصرة الحق، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر مع الصبر على تبعات هذا الطريق إنما يرتدون بإنسانيتهم من مرتبة «أحسن تقويم» إلى «الخسران» في أسفل سافلين: ﴿وَالْعَصَرِ ١١) إِنَّ الإِنْسَانَ

لَفي خَسْرِ ٢٠) إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوَا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوَا بِالْحَق بِالصِّبْرِ ﴾ [العصر: ١ - ٣] ولذلك كان «أفضل الجهاد كلمة حق أمام سلطان جائر»! فمعارضة ما يستحق المعارضة، فريضة، وجهاد، بل إنها أفضل الجهاد. كما قال الرسول ﷺ!

#### تعدد الاجتهادات أمر طبيعي

وبرغم هذا الموقف الإسلامي الواضح والحاسم - في مشروعية المعارضة السياسية، عندما توجد دواعيها، وهي دائمًا موجودة للقيام بفريضة المراقبة والمحاسبة لولاة الأمور، أي أن المعارضة وظيفة سياسية دائمة في المجتمع للرقابة والمحاسبة، أما رفع الصوت المعارض بإنكار المنكر فهو رهن بوقوع وقيام المنكر، وهي وظيفة لا تكفي فيها التكاليف الفردية، لتعقد الحياة السياسية والاجتماعية على النحو الذي تحتاج المعارضة والمراقبة والمحاسبة فيه إلى مؤسسات وتنظيمات، كي تتحقق من «المعروف» ومن «المنكر»، وكي تقدم «البدائل» في «التغيير»، وهذا النهج المؤسسي المنظم، هو الذي زكاه القرآن عندما دعا إلى أن تتولى ذلك «أمة» أي جماعة، وعندما تكون المعارضة سياسية. أي في العمران السياسي والاجتماعي والاقتصادي وشنون الدولة -وكلها من الفروع الإسلامية - التي يجوز فيها الاجتهاد، وتعدد الاجتهادات - فإن تعددية جماعات المراقبة والمحاسبة والمعارضة يكون أمرًا طبيعيًّا.

برغم هذا الموقف الإسلامي، المؤسس لمشروعية المعارضة، المنظمة، فإن حينًا من الدهر قد جاء على الأمة الإسلامية، تراجعت فيه الشورى لحساب الانفراد بالسلطة والسلطان، ثم حدث أن جاءت المخاطر الخارجية التى هددت وجود الأمة، من الغزوة الصليبية التى استمرت قرنين من الزمان «٤٨٩- ١٩٠هـ، الغزوة الصليبية التى استمرت قرنين من الزمان «٤٨٩- ١٩٠هـ، الوثنية «٢٥٦هـ ١٢٩٨م» ومن التحالف الصليبي مع الغزوة التترية الوثنية «٢٥٦هـ ١٨٥٨م»، الأمر الذي كرس «حكم التغلب»، ومد العمر في عهد «الاستبداد»، حتى ظن نفر من الفقهاء أنه هو «القاعدة» لا «الاستثناء»!، فظهرت في كتابات فقهية متأخرة أراء تركز على وجوب «الطاعة المطلقة» من الرعية لكل «الحكام»، بصرف النظر عن «عدل» هؤلاء الحكام، وتحذر من «الخروج» بصرف النظر عن «عدل» هؤلاء «الحكام»، باعتبار أن في ذلك خروجًا من «الإيمان» بالإسلام! الأمر الذي مال بكفة الفكر – في حساب حقبة التراجع الحضاري الإسلامي – نحو «الطاعة» على حساب «الحرية»!

#### دعاوى وافتراءات

ولقد استند هؤلاء الفقهاء إلى تأويلات فاسدة، لأحاديث نبوية صحيحة، لكنهم أخرجوها - بهذه التأويلات الفاسدة - عن سياقها، أو معانى مصطلحاتها، كما عزلوها عن أحاديث أخرى، وردت في الموضوع ذاته، ومفسرة لها!

 ونسوا الحديث الآخر - بل الرواية الأخرى للحديث ذاته - والتى وردت فى الصحيح نفسه - صحيح مسلم - ونصها: «من أطاعنى فقد أطاع الله، ومن عصانى فقد عصى الله، ومن أطاع أميرى فقد أطاعنى، ومن عصى أميرى فقد عصانى».

فالحديث هو عن «أمير» من الأمراء الذين اختارهم وعينهم رسول الله على الله الله على الأمراء، على امتداد حياة الإسلام والمسلمين.

بل نسوا ما هو أكثر من ذلك، وهو أن «الأمير» – في مصطلح عصر النبوة – هو أمير الجيش وقائد القتال، وليس الوالى والعامل ورئيس الدولة، ولطاعة أمراء الحرب في القتال مقتضيات ومقاصد وآليات مختلفة تمامًا عن شورى ومراقبة ومحاسبة ومعارضة الحكام في شئون السلم والعمران!

كما استندوا إلى الحديث النبوى القائل: «من رأى من أميره شيئًا يكرهه، فليصبر، فإنه من فارق الجماعة شبرًا، فمات، فميتته جاهلية».

ووظفوا هذا الحديث في الدعوة إلى «الطاعة التامة» لكل «الأمراء»، حتى فيما «كرهت» الرعية من سياساتهم!

ولقد نسى هو لاء الفقهاء أن الحديث، أيضًا، هو عن «أمير» الحرب والقتال، وليس عن والى السلم والسياسة والعمران، وأن المطلوب هو عدم مفارقة صفوف الجماعة المقاتلة، حتى ولو رأى المقاتل من قائده أمرًا يكرهه، وفارق بين ما نكره – فيدعو

الحديث للصبر على المكاره - وبين ما يغضب الله ويخالف شريعته، وفيه «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق» و«لا طاعة في في معصية الله» و«لا طاعة في معصية الله، إنما الطاعة في المعروف» وليس في المنكر!

كما نسوا أن المعارضة للحاكم لا تعنى الخروج على «الجماعة»، لأنها موقف في سبيل «الجماعة»، حتى ولو بلغت درجة «الخروج» على «الحاكم»! فالمعارضة الحقة هي – في الحقيقة – انحياز «للجماعة»، وليست خروجًا عليها!

كما استند هذا النفر من فقهاء عصور التراجع الحضارى والتغلب السياسى – وهم قلة بين فقهائنا – إلى حديث رسول الله والذى يقول فيه: «من مات على غير طاعة الله مات ولا حجة له، ومن مات وقد نزع يده من بيعة كانت ميتته ميتة ضلالة»!

ونسى هؤلاء الفقهاء أن «البيعة» التى يتحدث عنها الرسول ونسى هؤلاء الفقهاء أن «البيعة» التى بايعه المؤمنون بها، أى البيعة على الإسلام والإيمان، وبها ينتقل المبايع من الجاهلية إلى الإسلام ومن الضلالة إلى الهدى، فهى ليست البيعة السياسية لحاكم من الحكام، وعن هذه البيعة المعينة، التى يؤدى الخروج منها إلى الكفر والضلالة، جاء حديث القرآن الكريم ﴿إنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهُ ﴾ [النساء ١٠٠] و﴿ مَنْ يُطِع الرُسُولُ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ ﴾ [النساء ١٠٠] فقتلك بيعة خاصة على الإيمان بالإسلام، وهذا مقام خاص لرسول الله، كمبلغ عن الله، فبيعته بيعة لله، وطاعته طاعة لله،

وموضوعها الإسلام - إسلام الوجه لله - بلا اجتهاد ولا رأى ولا شورى - من أمور السياسة والدولة والمعارضة والتأييد للحكام.

ثم نسوا - هو لاء الفقهاء - أيضًا، أن الحكام المتغلبين، أو الظلمة، الذين أرادوا تطويع الأمة لطاعتهم، قد تولوا السلطة بلا بيعة شرعية حرة معتبرة، وأن ظلم الحاكم وجوره وفسقه وضعفه، هي أسباب مسقطة لطاعته، تحل الأمة من بيعتها له، حتى ولو كانت له في عنقها بيعة حرة شرعية صحيحة، لأن في الجور والفسق والضعف نقضًا لشروط التعاقد، وتخلفًا لصفات وشروط الحاكم، وفق شريعة الإسلام!

وهكذا تسقط شبهات بعض الفقهاء على مشروعية المعارضة السياسية، في الفكر السياسي للإسلام.

#### الإسلام والاجتهاد المشروع

أما موقف الإسلام من الاختلاف في الرأى، فلابد لفهمه من التمييز بين:

- (أ) الاختلاف في الأصول أصول العقيدة والشريعة وهذا هو الاختلاف المذموم، لأنه «فُرقة في الدين».
- (ب) الاختلاف في الفروع فروع الدين والدنيا مما لم يرد فيه نص محكم قطعي الدلالة والثبوت، وهذا هو المجال الطبيعي لتعددية الاجتهادات والمذاهب والمدارس الفكرية سياسية وغير سياسية وهو اختلاف غير مذموم.

أما رأى الإسلام في موضوع «الأغلبية» و«الأقلية» في الأصوات والآراء، فلقد اعتمد الإسلام سبيل الاقتراع والتحكيم في المشكلات، وهذا نهج يعتمد رأى الكثرة من أصحاب الرأى، وفي الفقه الإسلامي - سواء منه السياسة - في بيعة الأئمة والخلفاء - أو في مطلق الاجتهاد الفقهي - نجد الترجيح لرأى «الجمهور» - أي الأغلبية - ويجب أن نتنبه إلى الأمر الذي يخلط فيه البعض، عندما يستدلون بآيات من القرآن الكريم على أن ﴿ أَكْثَرُ النّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [برسف ٢١] و ﴿ أَكْثَرُ النّاسِ لا يَشْكُرُونَ ﴾ [برسف ٢١] و ﴿ أَكْثَرُ النّاسِ لا يَشْكُرُونَ ﴾ [برسف ٢١]

فهذه كثرة جاحدة للوحى الإلهى، وأمام الوحى وأصول الإيمان، لا مجال للاقتراع وأخذ الأصوات، ولا للكثرة العددية، أما فى ميادين الحكمة، والرأى، والاجتهاد الإنسانى، فإن رأى الكثرة يرجح رأى القلة، ورأى «الجمهور» مقدم على رأى «البعض». ولهذا شرعت «الشورى»، ولهذا قال وهم لأبى بكر وعمر: «لو اجتمعتما فى مشورة ما خالفتكما» نزولا على رأى الأغلبية.

بل إن الإسلام ليبلغ فى احترام رأى الأغلبية والجمهور، إلى الحد الذى يجعل «العصمة» للأمة إذا اجتمعت على أمر من الأمور، وفى هذا يقول الرسول على ضلالة».

# النظام العالمي الجديد (رؤية إسلامية)

إقامة العلاقات الدولية بين الأمم والشعوب والدول والحضارات على قاعدة من المساواة فى الكرامة، والعدالة فى تبادل المنافع وفق الرؤية الإسلامية هو امتثال لحكم الله، فالتكريم الإلهى هو لبنى آدم وليس لشعب أو جنس أو حتى لأبناء دين معين.

ليست للإسلام وأمته وحضارته وعالمه مشكلة مع علاقات دولية عادلة ونظام عالمي رشيد.. بل إن مشاركة المسلمين في إقامة هذه العلاقات الدولية العادلة والنظام العالمي الرشيد هو تكليف إلهي فرضه الله، سبحانه وتعالى، على المسلمين.

فالتعددية في الشرائع - ومن ثم في الحضارات - وفي اللغات والألوان - أي القوميات والأجناس - وفي القبائل والأمم والشعوب، هذه التعددية - بالنص القرآني. وفي التصور الإسلامي - سنة إلهية وقضاء تكويني لا تبديل له ولا تحويل.

وإقامة العلاقات بين فرقاء هذه التعددية «بالمعروف»، ووفق «ما يتعارف عليه الناس»، والتعارف، أي «التفاعل في المعروف»، هو التكليف الإلهي بإقامة العلاقات مع الآخرين.

﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ لَجَعَلَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ مُحْتَلِفِينَ (١١٨٠) إلاّ مَنْ رَحِمَ رَبُكَ وَلِذَلِكَ حَلَقَهُمَ﴾ [مرد: ١١٨-١١٩] ﴿لِكُلُّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءً اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاجِدَةً وَلَكِنْ لِيَنْلُوكُمْ فِيمَا آتَاكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْحَيْرَاتِ إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيْنَبِّكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتِلْفُونَ ﴾ [الساندة ٤٨] ﴿يَا أَيْهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِنْدَ اللّهِ أَنْفَاكُمْ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [الصِدرات: ١٣].

\* \* \*

والتفاعل ببن الحضارة الإسلاميية وسائر الحضارات الإنسانية، البائدة منها والحية، الماضية منها والمعاصرة، تكليف إلهي أقامه المسلمون بانفتاحهم على مختلف الحضارات.. فشريعة من قبلنا شريعة لنا، ما لم تكن هناك خصوصية لشريعتنا نسخت نظيرها في الشرائع الأخرى، والسياسة الشرعية لا تقف عند البلاغ القرآني والبيان النبوي، وإنما يدخل فيها كل ما يحقق الصلاح وينفى الفساد، إذ هي - في تعريف السلف: «الأعمال والتدابير التي يكون الناس معها أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد، وإن لم ينزل بها وحى أو ينطق بها رسول».. ذلك أن «الحكمة» هي – في التعريف النبوي –: «الإصابة في غير النبوة»، أي الصواب الذي يدركه البشر بالعقل والوجدان والحواس والتجريب، والمسلمون مدعوون إلى طلب هذه الحكمة - الصواب -من أي مصدر، وأية أمة، وأية حضارة، وكما يقول الرسول عَلَيْة؛ «الحكمة ضالة المؤمن أنى وجدها فهو أحق الناس بها».

ومنذ فجر الإسلام، وضع المسلمون هذا المنهاج في التفاعل الحضاري موضع التطبيق، فأخذوا من تجارب وقواعد وتراتيب الحضارات الأخرى «المشترك الإنساني العام» وأضافوه إلى «الخصوصيات الإسلامية»، من موقع «الراشد المستقل». رافضين «التبعية والتشبه والتقليد»، وكذلك «العزلة والانغلاق»، صنعوا ذلك عندما أخذوا عن الرومان «تدوين الدواوين» ولم يأخذوا «القانون الروماني»، استغناء بالشريعة الإسلامية المتميزة، وعندما أخذوا عن الهند «الفلك والحساب» ولم يأخذوا فلسفة الهند، استغناء «بالتوحيد» فلسفة الإسلام، وعندما أخذوا من الإغريق «العلوم التجريبية»، ولم يأخذوا أساطيرهم الوثنية، المنافية للتوحيد الإسلامي،

بل وصنعت ذلك الحضارة الغربية، إبان نهضتها الحديثة، عندما أخذت عن الحضارة الإسلامية العلوم التجريبية والمنهج التجريبي، ولم تأخذ عنها التوحيد، ولا الوسطية، ولا القيم، وأحيت خصوصياتها الإغريقية والرومانية، فكان هذا الصنيع دليلاً على أن التفاعل الصحى بين الحضارات، والعلاقات العادلة والحرة بين الأمم والدول، لابد أن تتأسس على حرية اختيار الأمم والحضارات لما يناسب هويتها الحضارية المتميزة، فيدعم الاستقلال والتميز لهذه الهوية، وحرية الرفض لما يمسخ ويشوه هذه الخصوصيات.

وهذا هو «القانون» «المعيار» الذي نريده حاكمًا للعلاقات بين أمتنا وحضارتنا والأمم والحضارات الأخرى.

وإذا كانت أمتنا تشكو من التخلف الحضاري، فإن طوق نجاتها من هذا التخلف هو «التجديد والإحياء الحضاري»، وأعدى أعداء هذا «التجديد» هو «التقليد»، فالتقليد للنماذج الحضارية الغربية والوافدة يعطل ملكة الإبداع والابتكار، ولن تنهض الأمة إلا بالتجديد، ولن يكون هناك تجديد إلا إذا شعرت الأمة بالحاجة إليه، وبأنه ضرورى، ولن يتأتى ذلك إلا إذا آمنت بأن لها في النهضة مشروعًا متميزًا عن المشاريع الأخرى للحضارات الأخرى، عند ذلك تدفعها الحاجة إلى التجديد والإحياء، وتنمو لديها ملكات الابتكار والإبداع، تلك التي تذبل وتموت في ظل «التشبه والمحاكاة والتقليد» للآخرين.

ولقد كانت اليقظة الإسلامية، الحديثة والمعاصرة، على وعى بهذه الحقيقة منذ بداياتها، فدعا أعلامها إلى التمييز، في التفاعل الحضاري، والعلاقات مع أمم الحضارات الأخرى، بين النافع والضار، بين الملائم وغير الملائم، بين المشترك الإنساني العام والخصوصيات الثقافية والعقدية والحضارية، بين العلم التجريبي ذي القوانين والحقائق العامة والمحايدة وبين الفلسفات والثقافات والعلوم الإنسانية والآداب والفنون التي موضوعها النفس الإنسانية المتميزة بتميز الحضارات، فقال جمال الدين الأفغاني: «إن أبا العلم وأمه هو: الدليل. والدليل ليس أرسطو بالذات ولا جاليليو بالذات، والحقيقة تلتمس حيث يوجد الدليل، والتمدن الأوربي هو، في الحقيقة، تمدن للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني، والمسلمون فيها الذين يقلدونه إنما يشوهون وجه الأمة، ويضيعون ثروتها، ويحطون من شأنها، إنهم المنافذ لجيوش الغزاة يمهدون لهم

السبيل، ويغتحون لهم الأبواب، والإمام حسن البنا هو القائل: «إن الإسلام لا يابى أن نقتبس النافع وأن ناخذ الحكمة أنى وجدناها، ولكنه يأبى كل الإباء أن نتشبه فى كل شيء بمن ليسوا من دين الله على شيء، إن الأمة إذا أسلمت فى عبادتها، وقلدت غير المسلمين فى بقية شئونها، فهى أمة ناقصة الإسلام، تضاهى الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿أَفُنُومُونُ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكَفّرُونَ يَعْضِ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مَنْكُمْ إلا جَزى فى الْجَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُردُونَ إلى أَشَدُ الْعَذَابِ وَمَا الله بِعَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة ٨٥]. إننا نريد أن نفكر تفكيرًا استقلاليًا، يعتمد على أساس الإسلام الحنيف، لا على نفكر تفكيرًا استقلاليًا، يعتمد على أساس الإسلام الحنيف، لا على أساس الفكرة التقليدية التي جعلتنا نتقيد بنظريات الغرب واتجاهاته فى كل شيء، نريد أن نتميز بمقوماتنا ومشخصات واتجاهاته فى كل شيء، نريد أن نتميز بمقوماتنا ومشخصات حياتنا كأمة عظيمة مجيدة، تجر وراءها أقدم وأفضل ما عرف التاريخ من دلائل ومظاهر الفخار والمجد».

تلك هى صورة العلاقات الدولية العادلة التى نريد، أن يكون عالمنا «منتدى حضارات مستقلة»، تتفاعل فيما هو «مشترك إنسانى عام»، وتتمايز فيما هو «خصوصيات حضارية»، وتتبادل المنافع وفق معايير عادلة، ليتحقق الأمن والتقدم والسلام للإنسانية، التى شملها الله، سبحانه وتعالى، بالتكريم، وحملها أمانة الاستخلاف فى إقامة العمران.

ونحن نؤمن بأننا المالكون للنبأ العظيم، والكتاب المبين، والوحى الوحيد الذى لم يصبه التحريف، وأننا حملة الشريعة الإلهية الخاتمة والخالدة، المصححة لانحرافات وتحريفات الشرائع السابقة، والمصدقة بأنبياء ورسل كل الرسالات الإلهية، والمهيمنة على التراث الديني للإنسانية جمعاء.

وفي ذات الوقت نؤمن بمبدأ وقيمة حرية الاعتقاد، فالإيمان الديني، في الرؤية الإسلامية، هو تصديق قلبي يبلغ مرتبة اليقين، ومحال أن يكون هذا الإيمان ثمرة للإكراه والترهيب ﴿ لاَ إِخْرَاه في الدَّين قَدْ تَبَيِّنَ الرُّشَدُ مِنَ الْغِي﴾ [البقرة: ٢٥٦] ﴿وَقُل الْحَقُّ مِنْ رَبُّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلَيُوْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلَيَكُفُرُ [الكهف: ٢٩] ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ١١) لاَ أَعْبُدُ مَا تَغَيْدُونَ ٢١) وَلاَ أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَغَيْدُ ٣١) وَلاَ أَنَا عَابِدٌ مَا عَبَدُتُمْ ٤١) وَلاَ أَنْشُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ١٥ الْكُمْ دِينُكُمْ وَلِي دِينَ ﴾ [الكاغرون ١-٦] ﴿قَالَ يَا قَوْم أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيَّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ فَعُمَّيْتُ عَلَيْكُمْ أَنْلُومُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَهَا كَارِهُونَ﴾ [مود ٢٨] ﴿وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَن في الأَرْض كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنْتَ تَكُرُهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُرْمِينَ ﴾ [يرنس: ٩٩]. ولقد أنفق المسلمون الأوائل القرن الأول من عمر الإسلام في فتوحات أزالت سلطان البغى - البيزنطي - الذي استعمر الشرق وفتن أهله عن دينهم، حتى عندما كان دينهم هذا مذهبًا مخالفًا لمذهبه داخل النصرانية التي ينتسب إليها الجميع! فأنجز المسلمون - ومعهم شعوب الشرق، وهي على دياناتها القديمة - «تحرير الأرض» و«تحرير الضمير والاعتقاد»، وبنوا «الدولة»، وتركوا الناس أحرارًا في اختيار «الدين» الذي به يؤمنون، فكانت سابقة لا نظير لها في التاريخ!

فعالمية الإسلام التى لا تجعله دين العرب خاصة، ولا دين جنس من الأجناس دون سواه، هذه العالمية تتوجه به إلى كل البشر، وتراهم بإزاء دعوته إحدى أمتين:

- (أ) أمة الاستجابة، التي اختارته اختيارًا حرًا، فالتزمت بأمانة إقامته إلى يوم الدين.
- (ب) وأمة الدعوة، التى على المسلمين أن يعرضوا عليها الوجه
   الحق للإسلام، لعل الله أن يهديها إلى هذا الدين.

ذلك هو التقسيم الإسلامي للعالم، منذ أن ظهر الإسلام، فالناس، إزاءه: أمة دانت به وله، وأمة هي مدعوة - بالحكمة والموعظة الحسنة - لتدخل فيه.

أما ذلك التقسيم القديم، الذي تحدثت عنه مصادر الفقه الإسلامي، والذي قسم العالم إلى: «دار إسلام وسلام»، و«دار كفر وحرب». أو إلى «دار إسلام»، و«دار عهد»، و«دار حرب»، فإن الذي اقتضاه وفرضه هم الذين أعلنوا الحرب المستمرة على الإسلام وأمته وداره منذ فجر ظهور الإسلام، وإلا، فهم كان مطلوبًا من فقهائنا أن يسموا «ديار» الذين عاشوا يجيشون الجيوش ويشنون الغارات على ديار الإسلام؟

لقد ظلت «القسطنطينية»، على امتداد تاريخها النصراني منذ عهد هرقل «١١٠-١٤١م» وحتى الفتح الإسلامي لها
«١٤٥٨هـ-٣٥٤م» في حرب دائمة ضد الدولة الإسلامية،
والحملات الصليبية - التي قادتها البابوية الكاثوليكية، وقادها
أمراء الإقطاع الأوربيون، ومولتها المدن التجارية الأوربية،
وشاركت فيها شعوب أوربا - هذه الحملات ظلت حربًا قائمة
ومستمرة على الإسلام وأمته وعالمه قرنين من الزمان «٨٩-

الوثنية التترية حلفًا ضد دار الإسلام، ولما افتتح المسلمون قاعدة تجييش الجيوش ضد عالمهم - القسطنطينية «٨٥٧ه- ٢٤٥٣م» - صعد الجناح الغربي للنصرانية الغربية الضغط على الإسلام، فاقتلعوه من الأندلس «٨٩٧ه - ١٤٩٢م» ويدءوا حرب القرون الخمسة، تلك التي بدأت بالالتفاف حول العالم الإسلامي، ثم الغزوة الاستعمارية الحديثة لقلبه، قبل قرنين من الزمان، وهي الغزوة التي التهمت أقطار الإسلام، وأسقطت خلافته، ولا تزال تمارس الهيمنة والاستغلال لكل عالم الإسلام.

فهو تاريخ من الحرب الدائمة القائمة والمعلنة على عالم الإسلام، ذلك الذى جعل فقهاءنا يقسمون العالم إلى «دار إسلام» و«دار حرب»، أما الإسلام فإنه يريد لهذا العالم أن يكون: «دار إسلام»، و«دار دعوة» إلى الإسلام، وفى ظل نظام دولى وعالمى عادل، يصبح العالم بأسره – فى الرؤية الإسلامية – «دار عهد»، تحكم علاقات دوله وشعوبه وحضاراته «عهود ومواثيق» هذا النظام العالمي وآليات مؤسساته العالمية والدولية، وتصبح الشعوب غير المسلمة «أهل عهد، وأمة دعوة»، فيسقط تعبير «دار الحرب»، من رؤية الفقه الإسلامي للعلاقات الدولية، إذا طوى الآخرون صفحة الحرب التى أعلنوها على الإسلام.

تلك هى رؤيتنا للعالم المعاصر الذى نريده، ولقد سبق للإمام البنا أن عبر عن هذه الرؤية عندما كتب يقول: «إن الإخوان المسلمين يرون الناس بالنسبة إليهم قسمين: قسم اعتقد ما اعتقدوه من دين الله وكتابه، وأمن ببعثة رسوله وما جاء به. وهولاء تربطنا بهم أقدس الروابط، رابطة العقيدة، وهي عندنا أقدس من رابطة الدم ورابطة الأرض، فهولاء هم قومنا الأقربون الذين نجن أليهم ونعمل في سبيلهم ونذود عن حماهم ونفتديهم بالنفس والمال، في أي أرض كانوا ومن أي سلالة انحدروا ﴿إِنْمَا الْمُؤْمِئُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخْوَيْكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٠] وقوم ليسوا كذلك، ولم نرتبط معهم بهذا الرباط، فهولاء نسالمهم ما سالمونا، ونحب لهم الخير ما كفوا عدوانهم عنا، ونعتقد أن بيننا وبينهم رابطة الدعوة، علينا أن ندعوهم إلى ما نحن عليه لأنه خير الإنسانية كلها، وأن نسلك إلى نجاح هذه الدعوة ما حدد لها الدين نفسه من سبل ووسائل، فمن اعتدى علينا منهم رددنا عدوانه بأفضل ما يُرد به عدوان المعتدين ﴿لاَ يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَن الّذِينَ لَمْ يَقَاتِلُوكُم في الدّين وَلَمْ بُوخُوكُمْ مِن دِيَارِكُمْ أَنْ تَرَلُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنّ اللّهُ يُحِبُ وَلَمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلُّوهُمْ في الدّين وَأَحْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَوَلُّوهُمْ ﴾ [المعتدية ١٨٠]».

أما «النظام العالمي» المعاصر، كما تجسده موازين القوى في «المؤسسات الدولية»، و«الممارسات الواقعية»، فإنه في الحقيقة: «نظام غربي»، يمثل «الطور المعاصر» للنظام الاستعماري الغربي الحديث، ويمارس الهيمنة والاستغلال ضد أمم وحضارات الجنوب، وفي مقدمتها الأمة الإسلامية.

إن «عالمية» أى «نظام» لا يمكن أن تتحقق إلا إذا راعت مواثيقه ومؤسساته الخصوصيات الحضارية والعقدية والثقافية للأمم والحضارات المتميزة في هذا العالم. و «المؤسسات الدولية» لا يمكن أن تكون «دولية» حقًا إلا إذا راعت المصالح العادلة لمختلف الدول التى تتمتع بعضوية هذه المؤسسات.

تراعى ذلك فى «التمثيل» بالمؤسسات - العامة والفرعية - وفى اتخاذ القرارات، وفى حق الاعتراض على القرارات - «النقض.. الفيتو» - وفى معايير تطبيق القرارات، وفى توزيع العوائد المادية والثقافية والعلمية والفنية للمؤسسات والمنظمات الدولية المتخصصة.

وبذلك وحده يكتسب «النظام» صفة «العالمية» حقًا، وتكون مؤسسات هذا النظام، بحق، مؤسسات دولية.

ونحن نريد لعالمنا نظامًا عالميًا عادلاً، يسعى لتحقيق التوازن - أى العدل - بين شعوب العالم وأممه وحضاراته، ونعلم أن ذلك لن يتحقق بمجرد التمنى. ﴿ نَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلاَ أَمَانِي أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلُ سُوءًا يُخِزَبِهِ وَلاَ يَحِد لَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلاَ نَصِرًا ﴾ الكتاب مَنْ يَعْمَلُ سُوءًا يُخِزَبِه وَلاَ يَحِد لَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلاَ نَصِرًا ﴾ [النساء: ١٣٣]، وإنما طريقنا إليه إقامة النظام العربي والنظام الإسلامي الذي يجعل من أمتنا وإمكاناتها كتلة ذات وزن في مكونات هذا النظام.

# ٥- الحاكمية والديمقراطية في فكر المودودي

على امتداد الربع الأخير للقرن العشرين، أصبح الأستاذ أبو الأعلى المودودى «١٩٧٩-١٩٧٩» من أكثر المفكرين الإسلاميين جاذبية وتأثيرًا في الحركة الإسلامية المعاصرة وفي أطروحاتها الفكرية.. ومنذ غياب الإمام الشهيد حسن البنا (١٩٤٩م) بعد اغتياله (١٣٦٨هـ-١٩٤٩م) تعدى تأثير المودودي نطاق الهند وباكستان، وامتد إلى ربوع الوطن العربي.. وأصبح مصدر توجيه للحركات الإسلامية التي اجتذبت جماهير الشباب على وجه الخصوص.

وعلى الرغم من أن الكثير من أعمال المودودى الفكرية قد ترجم إلى العربية فإن الفكر السياسى للرجل، عند استلهامه، قد تم عزله تمامًا عن الملابسات التى كتب فيها، وعزلت الكثير من نصوصه عن نصوص له أخرى كانت كفيلة بعرض آرائه فى تكاملها الواجب والضرورى والمطلوب.. الأمر الذى أدى إلى تشوهات فكرية ظلمت الرجل أولاً.. ثم دفعت كثيرين إلى فهم وسلوك لم يخطر للرجل على بال ثانيًا!

ولقد كانت نظرية «الحاكمية» من أبرز القضايا التي أثارها فكر المودودي، ولا يزال حولها الكثير من الجدل واللبس والغموض. كما كانت، ولا تزال، من أكثر الأطروحات الفكرية التى تفعل فعلها فى صفوف الإسلاميين، دونما دراسة واعية تضع نصوص الرجل فى الإطار الذى كتبت فيه والملابسات السياسية التى دعته إلى صياغتها، والأمر الذى زاد من خطر هذه القضية هو ارتباطها بالموقف من الديمقراطية، ومن طبيعة السلطة فى الفكر الإسلامى والدولة الإسلامية التى يسعى لإقامتها الإسلاميون.

فلقد قيل.. وهذا حق.. إن المودودى قد ارتاد الدعوة إلى نظرية «الحاكمية» في عصرنا الحديث.. إذ لم يسبقه إليها أحد من أعلام الصحوة الإسلامية الحديثة، من جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده وعبدالرحمن الكواكبي وابن باديس إلى حسن البنا.. فأحيا هذه الدعوة التي بدأها «الخوارج» في صدر الإسلام عندما أعلنوا أنه «لا حكم إلا للها».. وقيل إن الرجل قد شدد على اختصاص الحاكمية بالله.. «الحاكمية القانونية» أي حاكمية التشريع.. و«الحاكمية السياسية» أي حاكمية التشريع..

ونفى أن يكون لبشر - فردًا كان أو حزبًا أو طبقة أو شعبًا - أى حق، ولمو جزئيًا، في هذه «الحاكمية الإلهية».. ولما كانت «الديمقراطية».. كما في الغرب - وكما تمدت عنها الرجل - هي «حاكمية الجماهير» فلقد رفضها الرجل كل الرفض، وعاداها كل العداء!

قيل هذا، وسيقت عليه شواهد من نصوص الرجل.. من مثل قوله: «إن وجهة نظر العقيدة الإسلامية تقول: إن الحق تعالى وحده هو الحاكم بذاته وأصله، وإن حكم سواه موهوب وممنوح وإن أى شخص أو جماعة يدعى لنفسه أو لغيره حاكمية كلية أو جزئية، فى ظل هذا النظام، هو ولا ريب سادر فى الإفك والزور والبهتان المبين.. فالله معبود بالمعانى الدينية، وسلطان حاكم بالمعانى السياسية والاجتماعية.. وهو لم يهب أحدًا حق تنفيذ حكمه فى خلقه.. وإن الإنسان لا حظ له من الحاكمية إطلاقًا.

### الخصائص الأولية للدولة الإسلامية

إن الأساس الذي ارتكزت عليه دعامة النظرية السياسية في الإسلام أن تنزع جميع سلطات (Powers) الأمر والتشريع من أيدى البشر، منفردين ومجتمعين، ولا يؤذن لواحد منهم أن ينفذ أمره في بشر مثله فيطيعوه، أو ليسن قانونًا لهم فينقادوا له ويتبعوه، فإن ذلك أمر مختص بالله وحده، لا يشاركه فيه أحد غيره، كما قال هو في كتابه ﴿إن الحُكُمُ إِلاَ لِلّهِ أَمْرَ الْا تَعْبُدُوا إِلاَ إِيّاهُ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيْمُ ﴾ [بوسف: ٤٠].

فالخصائص الأولية للدولة الإسلامية ثلاث:

- ۱ ليس لفرد أو أسرة أو طبقة أو حزب أو لسائر القاطنين فى الدولة نصيب من الحاكمية، فإن الحكم الحقيقى هو شه، والسلطة الحقيقية مختصة بذاته تعالى وحده.. والذين من دونه فى هذه المعمورة إنما هم رعايا فى سلطانه العظيم.
- ٢ ليس لأحد من دون الله شيء من أمر التشريع، والمسلمون جميعًا ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا لا يستطيعون أن يشرعوا قانونًا، ولا يقدرون أن يغيروا شيئًا مما شرع الله لهم.

٣ - إن الدولة الإسلامية لا يؤسس بنيانها إلا على ذلك القانون المشرع الذي جاء به النبى من عند ربه، مهما تغيرت الظروف والأحوال، والحكومات Government التي بيدها زمام هذه الدولة State لا تستحق طاعة الناس إلا من حيث إنها تحكم بما أنزل الله وتنفذ أمره تعالى في خلقه.

وإن وضعية الدولة الإسلامية: أنها ليست ديمقراطية Democracy فإن الديمقراطية عبارة عن منهاج للحكم تكون السلطة فيه للشعب جميعًا.. وهي ليست من الإسلام في شيء، فلا يصح إطلاق كلمة الديمقراطية على نظام الدولة الإسلامية».

نعم.. لقد قال الأستاذ المودودى ذلك ومثله.. كثيرًا!.. ونحن نعترف أن كلماته هذه من الممكن أن يؤدى اجتزاؤها، وغياب وضعها إلى جوار غيرها من التي عرض فيها لذات القضية، وأيضًا غياب المعنى المحدد لما عناه الرجل من «الحاكمية» وما كتبه عن «الخلافة الإنسانية» عن الله في الأرض.. إن غياب ذلك من الممكن أن يوهم.. – وهو قد أوهم الكثيرين – أن الرجل عدو للديمقراطية لأن الحاكمية تعنى تجريد الإنسان من كل سلطات التشريع والتنفيذ!

#### معنى الحاكمية

لكن لنبدأ أولاً بتحديد معنى المصطلحات عند الرجل: إن معنى كلمة «الحاكمية» عنده هو: «السلطة العليا».. والمطلقة.. فهى ليست السلطة العليا فقط.. بل و«المطلقة» أيضًا.. إنها لا تطلق إلا على من هو ﴿ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ والذي ﴿ لاَ يُسْأَلُ عَمًا يَفْعَلُ ﴾. ومعنى كلمة «الديمقراطية» فى الحضارة الغربية هو: «حاكمية الجماهير. وسيادتها المطلقة من كل قيد، سوى ما تصنعه الجماهير لنفسها».. أى أن للجماهير السلطة العليا، والمطلقة, والآن نكتفى بأن نسأل:

هل يدعى مسلم- مهما بلغ إيمانه بالديمقراطية- أن الجماهير يجب أن تكون في ديمقراطيتها، مطلقة السلطة، فلا تسأل عما تفعل؟ وتفعل ما تريد؟ حتى لو أحلت الحرام وحرمت الحلال، الثابت دلالة وورودًا عن الله سبحانه وتعالى؟؟!.. أم أن سلطة الجماهير وسلطان الأمة وسلطاتها يجب أن تقيد بما قطع فيه الله بالتشريع، فهي حرة داخل الإطار الإلهي؟

ويعد هذا التساؤل.. لنواصل عرض الفكر المتكامل للأستاذ المودودى.. إن الرجل لم يقل بوجود تشريع إلهى كامل لما هو قائم وما يستجد من القضايا والمشكلات، حتى يمكن أن يتصور أنه يجرد الإنسان من كل حق فى التشريع والتقنين، كما توهم بعض نصوصه المجتزأة،

بل الرجل يقول: «إن مجالس الشورى أو البرلمانات لا يباح لها أن تسن نظامًا أو تصدر حكمًا فيما ورد فيه نص صريح واضح في شريعة الله.. أما ما لم يرد فيه نص شرعى وهو المجال الأوسع، فلأهل الحل والعقد أن يجتهدوا في سن الأنظمة التي تحقق مصلحة الأمة بالمشورة المتبادلة.. على أن تكون منسجمة مع الإطار العام لأسس الشريعة».

اذن فللنشر أن يسنوا القوانين والنظم فيما لا نص فيه.. وهو المجال الأوسع! بل إن المودودي يسمى هذه السلطة، التي تمارسها مجالس الشوري والبرلمانات، يسميها «حاكمية»! وذلك عندما يذهب لإبداع تعريفه للحكومة الإسلامية، والتي يراها الهية، أي «ثيوقراطية» thero-cracy لأن صاحب السلطة المطلقة والعليا في التشريع لمجتمعها هو الله. ولكنها ليست ثيوقراطية الغرب الكنسية التي تتحكم فيها طبقة السدنة Priest Class.. لأنها في الإسلام أيضًا ديمقراطية Democracy لأن الإسلام قد أقر «نيابة الشعب واستخلاف عن الله، في ظل سيادة الله وحاكميته» فالحكومة الإسلامية لذلك هي - عند المودودي: «الثيوقراطية - الديمقراطية» أو الحكومة الإلهية الديمقراطية، لأنه «قد خول فيها للمسلمين «حاكمية شعبية مقيدة» Limited popular Sovereignity إذن ففي الإسلام «حاكمية شعبية» وإن تكن مقيدة بالنصوص القطعية التي تناولت المجال الأقل من شئون المجتمع، وتركت لأصحاب «الحاكمية الشعبية» المجال الأوسع» كما قال المودودي.

### الحاكمية الشعبية

بل حتى فيما وردت به النصوص الإلهية نجد لأصحاب «الحاكمية» الشعبية مجالاً كبيرًا، ويعبارات المودودي، فإن «المجال هناك مع هذا العنصر القطعي، غير القابل للتغيير والتعديل، عنصر آخر يوسع في القانون الإسلامي إلى حيث

لا نهاية، ويجعله يرحب بالتغير والرقى في كل حالة من حالات الزمان المتطورة، وهو يشتمل على عدة أنواع:

- ١ تعبير الأحكام أو تأويلها أو تفسيرها.. وهو باب واسع جدًا في الفقه الإسلامي، فالذين لهم عقول ثاقبة.. يجدون أمامهم مجالات واسعة للتعبيرات المختلفة حتى في أحكامها القطعية الصريحة، فكل منهم يرجح على حسب فهمه وبصيرته تعبيرًا من هذه التعبيرات على غيره، محتجًا بالدلائل والقرائن. وهذا الاختلاف في تعبير الأحكام مازال له وجود بين أصحاب الفقه والعلم من الأمة من أول أمرها، ولابد له أن يبقى مفتوحًا في المستقبل أضاً.
- ٢ القياس.. وهو تطبيق حكم ثبت من الشارع فى قضية على أخرى تماثلها، أى بقياسها عليها.
- ٣ الاجتهاد.. وهو فهم قواعد الشريعة وأصولها العامة وتطبيقها في قضايا جديدة.
- الاستحسان.. وهو وضع ضوابط وقوائين جديدة في دائرة المباحث غير المحدودة على حسب الحاجات، بحيث تتفق إلى أكبر درجة مع روح نظام الإسلام الشامل.

فهذه الأمور الأربعة إذا تدبرتم ما فيها من الإمكانات، فإن الشبهة لا تكاد تساوركم بأن القانون الإسلامي قد ضيق نطاقه في حين من الأحيان عن تلبية حاجات التمدن الإسلامي المتزايدة المتجددة، والوفاء بمطالب أحواله المتطورة. فالأحكام القطعية القليلة، من مثل:

- ١ الأحكام الصريحة القطعية الواردة في القرآن والأحاديث..
   كالحدود.. والميراث.
- ٢ والقواعد العامة الواردة في القرآن والأحاديث، كحرمة كل
   شيء مسكر، وكل بيع لا يتم فيه تبادل المنفعة بين الجانبين
   عن تراض منهما.
- ٣ والحدود المقررة في القرآن والسنة لنحد بها حريتنا في الأعمال ولا نتجاوزها، كحد أربع نساء لتعدد الزوجات، وحد ثلاث مرات للطلاق، وحد ثلث المال للوصية، هذه الأحكام القطعية هي من «الثوابت» المحددة لصورة مدنية الإسلام المتميزة.. ولابد لكل مدنية من ثوابت لا تقبل التزحزح والتغيير!.

قإذا علمنا أن القرآن ليس هو بكتاب الجزئيات، بل هو كتاب المبادئ والقواعد الكلية، ومهمته الحقيقية أن يعرض الأسس الفكرية والخلقية للنظام الإسلامي بوضوح، ثم تثبيتها قويًا بكلتا الطريقتين: التدليل العقلي، والتحريض العاطفي. أما ما يتعلق بالصورة العملية للحياة الإسلامية فإنه لا يرشد الإنسان إليها بوضع قوانين وأنظمة تفصيلية، بل إنه حدد الحدود الأساسية فقط إذا علمنا كل ذلك أدركنا – بمنطق المودودي – ومن خلال نصوصه كيف وسع الإسلام مجال «الحاكمية البشرية

المقيدة» وما هو نطاق القيود الإلهية على هذه الحاكمية البشرية، والأستاذ المودودي، بعد أن نفى أن تكون «الحاكمية البشرية» في الإسلام، لفرد أو طبقة، أو كهنة سدنة، تحدث عن خلافة الإنسان ونيابته عن الله... «فالأمة نائبة عن الله، وهي تنتخب حاكمها، ونوابها، وأهل الحل والعقد فيها، بطريقة ديمقراطية، الأمر الذي يجعل الخلافة الإسلامية «ديمقراطية» على العكس من القيصرية أو البابوية أو الثيوقراطية على حسب ما يعرفها الغرب ورجاله».

#### الديمقراطية في الإسلام

ويستطرد المودودي فيقول: «إن ديمقراطيتنا الإسلامية.. هي كديمقراطية الغرب، لا تتألف الحكومة فيها ولا تتغير إلا بالرأى العام. ولكن الفرق بيننا وبينهم أنهم يحسبون ديمقراطيتهم حرة مطلقة العنان، ونحن نعتقد أن الخلافة الديمقراطية متقيدة بقانون الله عز وجل..».

وفى مكان آخر يفصل فى الطابع الديمقراطى للنظام السياسى الإسلامى، فيقول: «إننا نعارض سيادة فرد أو أفراد أو طبقة سيادة مطلقة تستأثر بالسلطة، أكثر من معارضة المتحمسين للديمقراطية الغربية، ونؤكد المساواة فى الحقوق وتكافؤ الفرص أكثر من تأكيد أنصارها ونحارب كل نظام يكبت الحريات، فلا يبيح حرية التعبير، أو التجمع أو العمل، أو يضع العراقيل فى سبيل بعض الأفراد لاختلافهم فى الجنس أو الطبقة أو أصل الولادة، بينما يعطى الآخرين حقوقًا وامتيازات خاصة فإذا كانت الديمقراطية الغربية تعتبر هذه الأمور جوهرها

(Essence) وروحها فإنه لا خلاف بينها وبين ديمقراطيتنا الإسلامية.. نحن نؤمن بحاكمية الله تعالى، ونقيم نظام حكمنا على فكرة الاستخلاف أو النيابة، وهى نيابة ديمقراطية في جوهرها وروحها، يتم فيها انتخاب أهل الحل والعقد والشورى كذلك، وهم الذين لهم الحق المطلق في نقد تصرفات الحكام، ومحاسبتهم». وإذا كان المودودي قد مال في كتابه «نظرية الإسلام السياسية» الذي كتبه ١٩٣٩م إلى «أن للأمير الحق في أن يوافق الأقلية أو الأغلبية من أعضاء مجلس الشورى في رأيها، كما أن له أن يخالف أعضاء المجلس كلهم، ويقضى برأيه» أي مال إلى عدم إلزام الشورى للحاكم.. فلقد عاد وعدل عن هذا الرأى في كتابه «تدوين الدستور الإسلامي» الذي كتبه سنة ١٩٥٢م وقال: «إنه لا مندوحة لنا من أن نجعل الهيئة التنفيذية تابعة وقال: «إنه لا مندوحة لنا من أن نجعل الهيئة التنفيذية تابعة

فهل بقيت ثمة شبهة، أو بقى أى غبار على فكر الرجل، يبرر الظن بعدائه للديمقراطية، بدعوى أن مفهومه للحاكمية الإلهية ينافيها؟!

### الديمقراطية في ظل الأغلبية والأقلية الثابتة

وأخيرًا فإن هناك حقيقة مهمة قامت وراء نقد المودودى للديمقراطية الغربية، التى كانت أساسًا من أسس الدولة القومية الواحدة التى سعى «حزب المؤتمر» لإقامتها فى الهند الموحدة.. وهذه الحقيقة تقول: إن عداء المودودى هذا قد نبع من عدائه لفكرة القومية الهندية الواحدة، فكلاهما كان يعنى – فى ظروف

الأقلية المسلمة والأغلبية الهندوكية – سحق الشخصية الحضارية والقومية الثقافية للمسلمين.. والمودودي- في نصوص كثيرة له- يميز بين الديمقراطية بمعنى النيابة عن الأمة وحكم الأغلبية - وبين تطبيقها في ظل أغلبية ثابتة، على أقلية ثابتة لاختلافهما في الأصول والحضارة.. فهي في رأيه، هنا ستكون «بربرية» ولن تكون «ديمقراطية»! يقول في نص مهم جدًّا من نصوصه هذه - موضحًا فكره، وحاسمًا موقفه: «إنه لا يمكن لأي عاقل أن يعارض الديمقراطية، ولايمكنه القول بأنه يجب أن يكون هناك حاكم ملكي أو أرستقراطي، أو أي نوع آخرمن أنواع الحكم. إن القضية التي تقلقنا منذ فترة طويلة، وتزيدنا قلقا يومًا بعد يوم، هي أن نظام الحكم في الهند يسير منذ حوالى ثمانين سنة مضت على أساس المؤسسات الديمقراطية، على افتراض وجود قومية واحدة، وذلك بسبب القيادة الخاطئة والحكم الخاطئ من جانب الإنجليز من ناحية، وحسن حظ وأنانية الهنادكة من ناحية أخرى، ويجب ألا نخلط هنا بين الديمقراطية نفسها والمؤسسات ذات النوع الجمهوري، على افتراض وجود القومية الواحدة، فبينهما فرق السماء والأرض، ولا يعنى الاختلاف مع واحدة أننا نختلف مع الأخرى. فحقيقة الأمر أنه لا يوجد في الهند قومية واحدة، ولا توجد بالهند الأسس التي يمكن أن تقوم عليها القومية الواحدة.

ولكن لنفترض أن الهنادكة والمسلمين والمنبوذين والسيخ والمسيحيين وغيرهم يمثلون أمة واحدة.. فإن من الممكن

تطبيق قاعدة الجمهورية «الديمقراطية» هذه بينهم على أساس أن يسير الحكم طبقا لما ترتضيه الحماعة التى تمثل الأغلبية بين هذه الأمم.. إنه حين يتم تطبيق أصول الحكومة المنبثقة عن الأغلبية «أي حكومة الأغلبية» في النظام الديمقراطي، فإن هـذا بـعـنــ أن المحمـوعـة كثيرة العدد تتولــي الحكم، وتـنـال أغراضها ورغباتها بقوة الحكومة، كما أن المجموعة قليلة العدد تصبح مستبعدة وتضحى برغباتها ومصالحها في سبيل رغبات ومصالح الأغلبية، وهذا هو ما يطلق عليه: استبداد الأغلبية.. وهو أعمق حرحًا وأسوأ علامة على وحه ديمقراطيات هذا الرمان.. ويمكن لمبادئ حكومة الأغلبية أن تكون في مكانها الصحيح حين يتم الاتفاق أصلاً على الأمور الأساسية للمواطنين، وأن يكون الاختلاف بينهم اختلافًا في الأراء فقط، وليس في المصالح، ومن الممكن في مثل هذا النظام أن تصبح أقلية اليوم هي أغلبية الغد.. ولكن اختلاف الأهداف.. أو الأصول الدينية أو العواطف القومية، أوالاختلاف في أسلوب الحياة وغيرها من مثل هذه الأمور لا يمكن أن ينتهي عن طريق الدلائل أو الاستنتاجات ومن هنا فإن المجموعة التي تشكل الأغلبية سوف تظل دائمًا هكذا.

قمن الخطأ إذن أن نطلق على هذا الشيء اسم: الديمقراطية، ويجب أن نطلق عليه اسم: البربرية. إن عزيمتنا القومية لا تزداد ولا تنضج في ظل هذا النظام، بل هي تختنق وتعتصر للنهاية، وتقتلع جذورها، ففى هذا النظام نحن قلة فى العدد، وهذا النظام يعطى ما عنده لمن هم كثرة فى العدد، إن القوة جميعها سوف تتحرك لتستقر فى أيدى الآخرين... وهم سوف يسحقون وجودنا بقوة وبشدة!».

هكذا وضحت مواقف الرجل الفكرية كل الوضوح.. وظهر جليًا، من خلال هذه النصوص، التي تعمدنا الإفاضة في إيرادها لكيلا تكون هناك حجة لمن يجتزئون النصوص!.. ظهر جليًا أن الرجل لم يكن عدوًا «للقومية» ولا «للديمقراطية».

. . .

#### المفهرس

| 1   | مقدمة                                                                 |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
|     | الفصل الأول: رؤية إسلامية لقضايا ساخنة                                |
| 17  | ١ – تكفير المسلم                                                      |
| Y 0 | ٢- طلائع الرفض الإسلامي                                               |
| ٤.  | ٣- المرأة في الإسلام                                                  |
| 09  | <ul> <li>٤- حوار مع كتاب «القريضة الغائية» الإسلام والسيف!</li> </ul> |
|     | الفصل الثاني؛ حتى نتجاوز المفاهيم القديمة                             |
| ٧١  | ١- الاجتهاد والعقلانية المؤمنة                                        |
| ۸.  | ٧- المساواة في الإسلام                                                |
| ۸٧  | ٣- العقلائية الإسلامية                                                |
| ٩٨  | ٤- مفهوم غريب للجهاد!                                                 |
| 111 | ه – الاجتهاد في الإسلام                                               |
|     | الفصل الثالث: رؤية إسلامية لقضايا سياسية                              |
| 119 | ١- الإسلام والتعددية الحزبية                                          |
| ۱۲۷ | ٢ – الانفتاح العربي على الحضارات الأخرى                               |
| 179 | ٣- الإسلام والمعارضة السياسية                                         |
| ۱۵۰ | ٤ - النظام العالمي الجديد (رؤية إسلامية)                              |
| 17. | ٥ - الحاكمية والديمقراطية في فكر المودودي                             |

# سلسلة «في التنوير الإسلامي»

ب محمد عمارة د. سحمد عمارة د محمد عمارة د. سید دسوقی در سمد عمارة د محمد عمارة د. ريتب عبد العريز د. محمد عمارة د محمد عمارة د محمد عمارة د. سید دسوقی د محمد عمارة د. محمد عمارة د محمد عمارة در محمد عمارة د. صلاح الصاوي ل محمل عمارة د. محمد عمارة ل محمد عمارة لا محمد عمارة د. عبد الوهاب المسيرى د شريف عبد العظيم د. محمد عمارة د. محمد عمارة د عادل حسین د. محمد عمارة ترجمة / أ ثابت عيد

د. صلاح الدين سلطان د. صلاح الدين سلطان

ل محمد خاتمي

١- الصحوة الإسلامية في عيون غربية. ٢\_ الغرب والإسلام ٢- أبو حيان التوحيدي، ٤- براسة قرأنية في فقه الثجدد الحضاري ٥ - ابن رشد بين الغرب والإسلام ٦- الائتماء الثقافي. ٧ تنصير العالم ٨ التعددية الرؤية الإسلامية والتحديات ٩- صراع القيم بين الغرب والإسلام. ١٠٠٠. يوسف القرضاوي المدرسة الفكرية والمشروع الفكري. ١١. تأملات في التفسير الحضاري للقرآن الكريم. ١٢٠ عندما دخلت مصر في دين الله ١٣ـ الحركات الإسلامية رزية نقدية. ١٤ هـ المنهاج العقلي. ه ١ ـ النموذج الثقافي. ١٦٠ منهجية التغيير بين النظرية والتطبيق ١٧٠ تجديد الدنيا بتجديد الدين. ٨ ١- الثوابت والمتغيرات في اليقظة الإسلامية الحديثة ١٩. نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم ٢- التقدم والإصلاح بالتنوير الغربي أم بالتجديد؟ ٢١ د فكر حركة الاستنارة .. وتتاقضاته ٣٤ حرية التعبير في الغرب من سلمان رشدي إلى روجيه جارودي. ٢٣ إسلامية الصراع حول القدس وفلسطين ٤٢. الخضارات العالمية تدافعا.. أم صراع؟ ٥٢ التنمية الاجتماعية بالغرب أم بالإسلام؟ ٢٦ الحملة الفرنسية في الميزان ٢٧ - الإسلام في عيون غربية .. «دراسات سويسرية». ٣٨\_ الأقلبات الدينية والقومية تنوع ووحدة. أم تفتيت واختراق لل محمد عسارة ٣٩ ـ ميراث المرأة وقضية المساواة ٣٠ نفقة المرأة وقضية المساواة ٣١ الدين والثراث والحداثة والتنمية والحرية

يـ محمد عمارة د. محمد عمارة ترجمة وتعليق/ أ. ثابت عيد د محمد عمارة تقديم وتحقيق/ د. محمد عمارة تقديم وتحقيق/ د. محمد عمارة د. عبد الوهاب المسيري أ. متصور أبو شافعي د يوسف القرضاوي ترجمة / أ. ثابت عيد د محس عمارة د محمد عمارة تقديم وتعليق/ د. محمد عمارة د. صلاح الدين سلطان د. صلاح الدين سلطان در سحمد عسارة د. سيد دسوقي د محمد عمارة تقديم/ د. محمد سليم العوا الشيخ/ أمين الخولي د طه جابر علوان د. محمد عمارة أ منصور أبو شافعي مستشار/ طارق البشري محد الطاهر بن عاشور الشيخ/ على الخفيف د سجد سلوم العوا د محمد عمارة د محمد عمارة د وائل أبو هندي عطية قتحى الويشى بـ سيف الدين عبد الفتاح ل محمد عمارة د محمد عمارة

٣٢ ـ مخاطر العولمة على الهوية الثقافية ٣٢ الغناء والموسيقي حلال أم حرام؟ £٣. صورة العرب في أمريكا. ٥٦ هل المسلمون أمة واحدة؟ ٣٦ ـ السنة والبدعة. ٣٧ الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان ٣٨. قضية المرأة بين التحرير والتمركز حول الأنثى ٢٩ مركسة الإسلام. • عد الإسلام كما تؤمن به. ضوايط وملامح ١ الم صورة الإسلام في التراث الغربي. ٢ 1- تحليل الواقع بمنهاج العاهات المزمنة 44. القدس بين اليهودية والإسلام \$ ٤٠ مأرُق المسيحية والعلمانية في أوربا (شهادة ألمانية) أ- الأثار التربوية للعبادات في الروح والأخلاق. ١٤ الآثار الثريوية للعبادات في العقل والجسد. ٤٧ ـ السنة التبوية والمعرفة الإنسانية £ 4 نظرات حضارية في القصص القرآني. 41- الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين. • ٥- الإعلان الإسلامي لحقوق الإنسان. ١ ٥ ـ عن القرآن الكريم. ٥٢ عنى فقه الأقليات العسلمة. ٥٣ مستقبلنا بين العالمية الإسلامية والعولمة الغربية. \$ ٥ ـ مركسة الثاريخ ٥٥ نقل الأعضاء في ضوء الشريعة والقانون. ٥٦ ما السنة التشريعية وغير التشريعية ٥٧\_ شبهات حول الإسلام ٨٥ ـ تحو طبُّ نفسي إسلامي. ٩٥ واقعنا بين العالمانية وتصادم الحضارات

00 ـ شبهات حول الإسلام. 04 ـ نحو طب نفسى إسلامي. 09 ـ واقعنا بين العالمانية وتصادم الحضارا 10 ـ بناء المفاهيم الإسلامية. 11 ـ المستقبل الاجتماعي للأمة الإسلامية. 17 ـ شبهات حول القرآن الكريم.

٦٣ أزمة العقل العربيي

ألا في التحرير الإسلامي للمرأة.
 روح الحضارة الإسلامية.

٦٦ الغرب والإسلام . افتراءات لها تاريخ.
 ٦٧ السماحة الإسلامية.
 ٦٨ الشيخ عبد الزحمن الكواكبي هل كان علمانياً؟!
 ٦٩ ـ مبلة الإسلام بإصلاح المسيحية.

• ٧ ـ بين التجديد والتحديث.

٧١ ـ الوقف الإسلامي والتنمية المستقلة

٧٧\_ الرسالة القرآنية والتفسير الحضاري للقرآن الكريم.
٧٧\_ أزمة الفكر الإسلامي المعاصر.
٤٧\_ إسلامية المعرفة! ماذا تعني؟
٤٧\_ الإسلام وضرورة التغيير.
٧٧\_ النص الإسلامي بين التاريخية.. والاجتهاد.. والجمود.
٧٧\_ مناقصة علم الفيزياء لفرضية التطور.
٧٧ ـ الإبداع الفكري والخصوصية الحضارية.
٧٧ ـ الإسلام والمرأة في رأى الإمام محمد عبده.

د قوال رکریا ن محمد عمارة ل. محمد عمارة الشيج/ محمد الفاضل بن عاشور تعليق وتقديم / د. محمد عمارة ن محمد عمارة ل محدد عدارة د محمد عمارة الشيخ/ أمين الخولي تقديم/ الإمام الأكبر الشيخ/ محمد مصطفى المراغي تمهید/ د. محمد عمارة د. سيف الدين عبد الفتاح تقديم/ د. محمد عمارة د. إبراهيم البيومي غائم تقديم/ د. محمد عمارة د. سید دسوقی حسن ل محمد عمارة د: محمد عمارة د. محمد عمارة د. محمد عمارة أورخان محمد على د محمد عمارة د محمد عمارة

> احصل على أى من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/ CD) ونفتع بافضل الخدمات عبر موقع البيع، www.enahda.com



## إلى القــارئ العــزيـــــز ..

#### في هذه السلسلة الجديدة:

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني، يستبدل العقل بالدين، ويقيم قطيعة مع التراث..

فإن «التنوير الإسلامي» هو تنويسر إلهي : لأن الله والقرآن والرسول - صلى الله عليه وسلم - أنوار تصنع للمسلم تنويراً إسلاميًا متميزًا.

ولتقديم هذا «التنوير الإسلامي» للقراء، تصدر هذه السلسلة، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر:

- د. محمد عــــــمارة
- د. سيف عبد الفتاح
- أ. فــهــمـــى هـــويــدى
- ه د. سيد دسوقسي
- د. عبدالوهاب المسيرى
- ه د عادل حسين

- المستشار/طارق البشري
- و د. محمد سليم العوا
- د. يـوسف القرضاوي
- د. كـمال الـديــن إمام
- د. شریف عبدالعظیم
- · د. صلاح الدين سلطان

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين .. إنه مشروع طموح لإنارة العقل بأنوار الإسلام.

الناشر



